
Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

88 
 

MEMAHAMI TASAWUF DAN IMPLEMENTASINYA DI ZAMAN MODERN 

 
A. Achmad Robbani 

Email: pesku0406@gmail.com 

 
Amirul Bakhri 

Email: amirulbakhri@stitpemalang.ac.id 
 

Abstrak 

Pemahaman terhadap ilmu tasawuf masih banyak yang menghindarkan dari kehidupan 
keduniaan, bahkan ketika dunia saat ini berkembang menjadi zaman yang modern. Tulisan 

dalam penelitian ini ingin menunjukkan bahwa ilmu dan praktek tawasuf dalam 
diimplementasikan dan diintegrasikan dalam dunia modern kekinian. Zaman yang semakin 

modern dengan berbagai macam ilmu pengetahuan dan teknologi yang muncul, ternyata 
banyak menimbulkan problematika yang terjadi. Mengimplementasikan ilmu tasawuf yang 
diintegrasikan dengan dunia modern kekinian, menjadi solusi dari berbagai macam 

masalah yang timbul dari perkembangan zaman yang semakin modern. Hal ini akan 
membuka wawasan bersama, bahwa ilmu tasawuf tetap relevan dan menjadi straightpoint 

solusi dari permasalahan kehidupan modern. 
 
Kata Kunci: Ilmu Tasawuf, Zaman Modern, Integrasi Ilmu, Tasawuf Dunia Modern 

 

A. Pendahuluan 

Ketika berbicara Ilmu Tasawuf banyak orang salah faham mengira tasawuf adalah 

hanya sejenis ilmu tirakatan, ilmu hikmah kesaktian kejadugan atau menyendiri dari 

kontestasi kehidupan. Padahal sesungguhnya ilmu Tasawuf adalah ilmu untuk mengkaji 

segala usaha untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt, menjernihkan akhlak, 

membersihkan diri dari sifat tercela dan menggantikan dengan akhlaq mulia, dengan 

mengetahui tingkah laku nafsu dan sifat-sifat nafsu, baik sifat  yang buruk maupun yang 

terpuji. Syaikh Abdush Shamad Al-Falimbani mengatakan bahwa tujuan akhir tasawuf 

adalah memberi kebahagiaan kepada manusia, baik dunia maupun akhirat dengan 

puncaknya menemui dan melihat Tuhannya. 

Secara sederhana, Tasawwuf adalah ilmu untuk menyucikan jiwa dengan 

melakukan serangkaian latihan dalam kesungguhan (riyadlah-mujahadah) dalam 

membersihkan, mempertinggi, dan memperdalam kerohanian dalam rangka mendekatkan 

(taqarrub) kepada Allah, sehingga dengan latihan itu segala konsentrasi seseorang hanya 

tertuju kepada-Nya. Sebagaimana kita ketahui bersama bahwa ajaran agama Islam 

mailto:amirulbakhri@stitpemalang.ac.id


Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

89 
 

dibangun atas tiga hal penting  yaitu : islam , iman dan ihsan. Seperti disabdakan oleh Nabi 

Muhammad Saw dalam hadist  riwayat Sayyidina Umar bin Khatthab yang menyebutkan 

bahwa Ihsan adalah engkau menyembah Allah seperti melihatnya. Apabila engkau tidak 

mampu melihatnya, sesungguhnya Dia melihatmu. Artinya  Iman melahirkan ilmu teologi 

(kalam), Islam melahirkan ilmu syari’at, maka Ihsan melahirkan ilmu akhlak atau tasawuf.  

Ilmu Tasawuf dan mengimplementasikannya di era modern kekinian saat ini 

menjadi sesuatu yang penting, karena keruwetan problem permasalahan hidup sekarang ini 

bisa membuat orang menjadi sering putus asa jika hanya mengandalkan akal saja. Oleh 

karena itu tasawuf modern sebagai sarana pembelajaran kekuatan rohani mulai dilirik 

orang untuk dipelajari, karena hakikat tasawuf adalah mendekatkan diri kepada Allah Swt 

melalui penyucian diri dan amaliyah Islam. 

 

B. Kajian Teori 

1. Sekilas Tentang Tasawuf 

Tasawuf atau Sufisme dalam bahasa Arab dituliskan “ تصوف ” adalah ilmu untuk 

mengetahui bagaimana cara menyucikan jiwa, penjernihan akhlaq, membangun lahir dan 

batin serta untuk memperoleh kebahagian yang abadi.1 Tasawuf pada awalnya merupakan 

gerakan zuhud yaitu sebuah gerakan untuk menjauhi hal yang bersifat duniawi dalam Islam 

dan dalam perkembangannya melahirkan tradisi mistisme Islam.2 Namun defisini yang 

menyebutkan bahwa tasawuf itu beriringan dengan Islam masih ada kontroversi yang 

menyebutkan apakah tasawuf benar-benar ilmu keislaman ataukah ia hanya sekedar 

pengislaman unsur-unsur non-Islam. Kontroversi pendapat ini bermula sejak tampilnya 

tasawuf falsafi dan semakin pertajam kemudian dengan masuknya pendapat orientalis, 

yang secara generalisasi mengatakan, bahwa tasawuf bersumber dari luar Islam.3 

Namun, jika ditelisik lebih dalam, tasawuf dan Islam mempunyai titik kesamaan 

seperti dalam ajaran Islam banyak berkonsentrasi pada kehidupan rohaniyah, mendekatkan 

diri kepada Allah SWT dengan berbagai macam kegiatan kerohanian seperti pembersihan 

 
1 M.H. Amien Jaiz, Masalah Mistik Tasawuf & Kebatinan, (Bandung : PT. Alma'arif, 1980), 12. 
2 Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf (Jakarta : PT. Raja Grafindo Persada, 2002), 23. 
3 Nicholson, The Mystic of Islam, sebagaimana yang dikutip oleh Rivay  Siregar dalam bukunya Tasawuf 

dari Sufisme Klasik ke Neo Sufisme. 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

90 
 

hati, zikir, dan ibadah lainnya serta mendekatkan diri kepada Allah SWT. Sebagaimana 

tasawuf juga memiliki identitas seperti itu, di mana orang-orang yang menekuninya tidak 

menaruh perhatian yang besar pada kehidupan dunia, dan bahkan memutuskan hubungan 

dengannya. Selain itu tasawuf juga didominasi oleh ajaran-ajaran seperti khauf dan raja, 

at-taubah, zuhd, tawakkal, syukr, shabr, ridha, dan lainnya yang bertujuan akhirnya adalah 

fana atau hilang identitas diri dalam kekekalan (baqa’) Tuhan dalam mencapai ma’rifah 

(pengenalan hati yang dalam akan tuhan).4 

 

2. Masyarakat Modern 

Masyarakat modern terdiri dari dua kata, yaitu masyarakat dan modern. Dalam 

Kamus Umum Bahasa Indonesia, masyarakat diartikan sebagai pergaulan hidup manusia 

(himpunan orang yang hdup bersama di suatu tempat dengan ikatan-ikatan aturan yang 

tertentu). Sedangkan modern berarti yang terbaru, secara baru, mutakhir.5 Sedangkan 

modern berarti yang terbaru, secara baru, mutakhir. Dengan demikian secara harfiah, 

masyarakat modern berarti suatu himpunan orang yang hidup bersama di suatu tempat 

dengan ikatan-ikatan tertentu yang bersifat mutakhir. Secara etimologis, pengertian umum 

kata ‘modern’ adalah segala sesuatu yang berkaitan dengan masa kini. Lawan dari modern 

adalah kuno, yaitu segala sesuatu yang berkaitan dengan masa lampau.6 Jadi era modern 

adalah era kehidupan yang dibangun atas dasar sikap hidup yang bersangkutan dengan 

kehidupan masa kini. Bangunan yang mencakup sistem kehidupan di era ini disebut 

peradaban modern. 

Era modern ditandai dengan berbagai macam perubahan dalam masyarakat. 

Perubahan ini disebabkan oleh faktor-faktor sebagaimana menurut Astrid S.Susanto, yaitu: 

perkembangan ilmu pengetahuan dan tekhnologi (IPTEK), mental manusia, tekhnik dan 

penggunaannya dalam masyarakat, komunikasi dan transportasi, urbanisasi, perubahan-

perubahan pertambahan harapan dan tuntutan manusia (the rising demands). Semuanya ini 

 
4 Lihat lebih dalam di Zulkifli, Jamaluddin, Akhlak Tasawuf (Jalan Lurus Mensucikan Diri), (Yogyakarta: 

Kalimedia), 23. 
5 W.J.S. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, 1991), 636. 
6 Sayidiman Suryahadipraja, Makna Modernitas dan Tantangannya terhadap Iman dalam Kontekstual 

Ajaran Islam, Jakarta: Paramadina, 1993, 553 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

91 
 

mempunyai pengaruh bersama dan mempunyai akibat bersama dalam masyarakat secara 

mengagetkan, dan inilah yang kemudian menimbulkan perubahan masyarakat.7 

Masyarakat modern selanjutnya sering disebut sebagai lawan dari masyarakat 

tradisional. Deliar Noer misalnya sering menyebutkan masyarakat modern dengan ciri-ciri 

sebagai berikut: a) Bersifat rasional: yakni lebih mengutamakan pendapat akal pikiran, 

daripada pendapat emosi. Sebelum melakukan pekerjaan selalu dipertimbangkan lebih 

dahulu untung dan ruginya. Dan pekerjaan tersebut secara logika dipandang 

menguntungkan. b) Berpikir untuk masa depan yang lebih jauh. Tidak hanya memikirkan 

masalah yang berdampak sesaat, tetapi selalu dilihat dampak sosialnya secara lebih jauh. 

c) Menghargai waktu. Yaitu selalu melihat bahwa waktu adalah sesuatu yang sangat 

berharga, dan perlu dimanfaatkan dengan sebaik-baiknya. d) Bersikap terbuka, yakni mau 

menerima saran, masukan, baik berupa kritik, gagasan dan perbaikan, darimanapun 

datangnya. e) Berpikir objektif yakni melihat segala sesuatunya dari sudut fungsi dan 

kegunaanya bagi masyarakat.8 

 

C. Metode Penelitian 

Adapun metode pengumpulan data yang dilakukan penulis dalam artikel ini 

adalah metode studi pustaka dengan pendekatan kualitatif yaitu penelitian dengan 

mengumpulkan sejumlah buku-buku, artikel, jurnal-jurnal, dan berbagai literatur yang 

berkaitan dengan integrasi sains, dan agama perspektif pendidikan islam dalam 

pendekatan analisis dialektis untuk kemudian diolah menjadi bentuk deskripsi, definisi 

dan pengertian mendalam mengenai integrasi sains, dan agama perspektif pendidikan 

islam dalam pendekatan dialektis. 

 

D. Hasil Dan Pembahasan 

1. Persoalan Masyarakat Dunia Modern 

Kendati zaman berjalan melaju bagaikan rollcoster yang melaju kencang dengan 

ilmu pengetahuan dan teknologi yang seperti tidak terbendung di dunia modern ini. 

 
7 Astrid S. Susanto, Pengantar Sosiologi dan Perubahan Sosial , (Bandung: Bina Cipta, 1979), 178. 
8 Deliar Noer, Pembangunan di Indonesia , (Jakarta: Mutiara, 1987), 24. 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

92 
 

Namun ada banyak permasalahan yang timbul akibat dari dunia modern yang dihadapi 

yakni:  

a. Disintrgrasi Ilmu Pengetahuan 

Kehidupan modern antara lain ditandai oleh adanya spesialisasi dibidang ilmu 

pengetahuan. Masing-masing ilmu pengetahuan memiliki paradigma (cara pandang) nya 

sendiri dalam memecahkan masalah yang dihadapi. Jika seseorang mengalami masalah 

kemudian pergi kepada kaum teolog, ilmuwan, politisi, ekonom psikolog dan lain-lain, 

ia akan memberikan jawaban yang berbeda-beda sehingga dapat membingungkan 

manusia. Apalagi melihat keilmuan umum dan keagamaan. Ilmu modern seakan-akan 

terpisah satu sama lain, yang sejatinya ilmu-ilmu tersebut bukan disintregasi, melainkan 

harus disatukan untuk menyelesaikan berbagai macam persoalan dunia modern. 

 

b. Kepribadian Terpecah 

Karena kehidupan manusia modern dipolakan oleh ilmu pengetahuan yang 

coraknya kering dari nilai-nilai spiritual dan berkotak-kotak (disintegrasi) seperti itu, 

maka manusia menjadi pribadi yang terpecah. Kehidupan manusia modern diatur oleh 

rumus ilmu yang eksak dan kering. Akibatnya hal ini dapat menghilangkan nilai 

rohaniah, jika keilmuan yang berkembang itu tidak berada dibawah kendali agama maka 

proses kehancuran manusia akan terus berjalan. 

 

c. Penyalahgunaan Ilmu Pengetahuan dan Teknologi (IPTEK) 

Sebagai akibat dari lepasnya ilmu pengetahuan dan tekologi dari ikatan spiritual, 

maka iptek telah disalahgunakan dengan segala implikasi negatifnya. Kemampuan 

membuat senjata telah diarahkan untuk penjajahan satu bangsa. Kemampuan di bidang 

rekayasa genetika diarahkan untuk jual beli manusia. Sehingga semua itu dapat terlihat 

akan rusaknya moral umat dan lain sebagainya. 

 

d. Pendangkalan Keagamaan 

Sebagai akibat dari pola fikir keilmuan yang disintegrasi, khususnya ilmu-ilmu 

yang hanya mengakui fakta-fakta yang bersifat empiris menyebabkan manusia dangkal 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

93 
 

imannya. Ia terpisahkan oleh informasi yang diberikan oleh wahyu, bahkan informasi 

yang diberikan oleh wahyu kadang hanya menjadi bahan tertawaan karena tidak ilmiah.  

 

 

e. Pola Hubungan Materialistik 

Semangat persaudaraan dan saling tolong menolong yang didasarkan akan 

panggilan iman sudah tidak nampak lagi. Pola hubungan satu sama lain hanya dilihat 

dari sejauh mana seseorang memberikan manfaat secara material terhadap lainnya. 

Akibatnya ia menempatkan pertimbangan material diatas pertimbangan akal sehat, 

nurani, hati, kemanusiaan dan keimanannya. 

 

f. Menghalalkan Segala Cara 

Sebagai akibat lebih jauh dari dangkalnya iman dan pola hidup materialistic 

sebagaimana yang disebutkan diatas, maka manusia mudah menggunakan prinsip 

menghalalkan berbagai cara dalam mencapai tujuannya. Jika ini terus berlanjut akan 

terjadi kerusakan akhlak dalam berbagai bidang kehidupan 

 

g. Stress dan Frustasi 

Kehidupan modern yang kompetitif seperti ini mengakibatkan manusia terus bekerja 

dan bergerak tanpa mengenal batas dan kepuasaan. Hal ini mengakibatkan tidak pernah 

ada rasa syukur yang muncul dari hati manusia. Ketika mengalami kegagalan terkadang 

mereka stress dan frustasi, sehingga mereka tidak dapat berfikir dengan jernih akibat dari 

jauhnya kehidupan mereka dari nilai-nilai spiritual.  

 

h. Kehilangan Harga Diri dan Masa Depan 

Ada sebagian orang yang terjerumus atau salah mengambil keputusan. Masa 

mudanya dihabiskan memperturutkan hawa nafsunya, dan ketika sudah tua, ketika fisik 

sudah tidak berdaya lagi, segala fasilitas dan kemewahan tidak berguna lagi. Maka ketika 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

94 
 

inilah mereka merasa kehilangan harga diri dan masa depannya, dan ketika ini pula mereka 

merasa perlunya bantuan dari kekuatan yang berada di luar dirinya, yaitu bantuan Tuhan.9 

 

 

2. Peranan Tasawuf Di Zaman Modern 

Modernitas seyogyanya tidak hanya menghadirkan berbagai persoalan dan 

permasalahan yang negative, akan tetapi harus diupayakan bagaimana memandangnya 

dengan kacamata positif. Karena majunya sebuah zaman dengan modernitas niscaya terus 

bergerak kencang dengan tanpa memperdulikan apakah di balik gerakannya terdapat bias 

negatif. Modernitas yang merupakan kristalisasi budi daya manusia adalah keharusan 

sejarah yang tak terbantahkan, dengan demikian satu-satunya yang dapat dilakukan adalah 

menjadi partisipan aktif dalam arus perubahan modernitas, sekaligus membuat proteksi 

dari akses negatif yang akan dimunculkan. John Naisbitt dan Patricia Aburdene 

mengatakan bahwa dalam kondisi seperti ini, maka agama merupakan satu tawaran dalam 

kegersangan dan kehampaan spiritualitas manusia modern.10 Kondisi kekinian 

kemodernan ini, telah membawa orang menikmati segala kemajuan, namun lupa dan lari 

meninggalkan Tuhannya. Untuk itu, jalan untuk membawanya kembali beriringan dengan 

zaman modern adalah dengan menginternalkan nilai-nilai spritual (dalam Islam disebut 

tasawuf) atau membumikannya dalam kehidupan masa kini.  

Salah satu tokoh era modern yang begitu sungguh-sungguh memperjuangkan 

internalisasi nilai-nilai spritual Islam adalah Sayyid Husein Nashr. Ia melihat datangnya 

malapetaka dalam manusia modern akibat hilangnya spritualitas yang sesungguhnya 

inhern dalam tradisi Islam. Bahkan beliau juga menyesali tindakan akomodatif dari 

kalangan modernis dan reformis dunia Islam yang telah berakibat menghancurkan seni dan 

budaya Islam serta menciptakan kegersangan dalam jiwa seorang muslim.  

Dalam situasi kebingungan seperti ini, sementara bagi mereka selama berabad-abad 

Islam dipandangnya dari isinya yang legalistik formalistis, tidak memiliki dimensi esoteris 

 
9 Deliar Noer, Pembangunan di Indonesia , (Jakarta: Mutiara, 1987), 289-293. 
10 John Naisbitt dan Patricia Aburdene, Megatrends 2000, (New York: Ten new directions for the, 1990), 

11. 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

95 
 

(batiniah) maka kini saatnya dimensi batiniyah Islam harus diperkenalkan sebagai 

alternatif. Menurut Komarudin Hidayat yang dikutip oleh Abudin Nata sufisme perlu untuk 

dimasyarakatkan dengan tujuan : Pertama, turut serta terlibat dalam berbagai peran dalam 

menyelamatkan kemanusiaan dari kondisi kebingungan akibat hilangnya nilai-nilai 

spritual. Kedua, memperkenalkan literatur atau pemahaman tentang aspek esoteris 

(kebatinan Islam), baik terhadap masyarakat Islam yang mulai melupakannya maupun non 

Islam, khususnya terhadap masyarakat Barat. Ketiga, untuk memberikan penegasan 

kembali bahwa sesungguhnya aspek esoteris Islam, yakni sufisme, adalah jantung ajaran 

Islam, sehingga bila wilayah ini kering dan tidak berdenyut, maka keringlah aspek-aspek 

yang lain ajaran Islam.11 

Islam memiliki semua hal yang diperlukan bagi realisasi kerohanian dalam artian 

yang luhur. Tasawuf adalah kendaraan pilihan untuk tujuan ini. Oleh karena tasawuf 

merupakan dimensi esoterik dan dimensi dalam daripada Islam ia tidak dapat dipraktekkan 

terpisah dari Islam, hanya Islam yang dapat membimbing mereka dalam mencapai istana 

batin kesenangan dan kedamaian yang bernama tasawuf. Tasawuf tidak didasarkan atas 

penarikan diri secara lahir dari dunia melainkan didasarkan atas pembebasan batin. 

Pembebasan batin dalam kenyataan bisa berpadu dengan aktivitas lahir yang intens. 

Tasawuf sampai kepada perpaduan kehidupan aktif dan kontemplatif selaras dengan sifat 

penyatuan Islam sendiri terhadap kedua bentuk kehidupan ini. Kekuatan rohani Islam 

menciptakan suatu iklim di dalam kehidupan lahiriah melalui aktivitas yang intens.12 

Nurcholis Majid sebagaimana yang dikutip oleh Simuh mengatakan bahwa sebagai 

sistem ajaran keagamaan yang lengkap dan utuh Islam memberi tempat kepada jenis 

penghayatan keagamaan yang lengkap dan utuh. Islam memberi tempat kepada jenis 

penghayatan keagamaan eksoterik (lahiri) dan esoterik (batini) sekaligus.13 Tasawuf bukan 

berarti mengabaikan nilai-nilai syari’at (nilainilai formalistik dalam Islam). Tasawuf yang 

benar adalah adanya tawazun (keseimbangan) antara keduanya yaitu unsur lahir 

(formalistik) dan batin (substansialistik). Untuk betul-betul membumikan tasawuf (nilai-

 
11 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta : RajaGrafindo Persada, 2002), 294. 
12 Seyyed Hossein Nasr, Sufi Essays, Second Edition,State, (University Of New York Press, Albany, USA, 

1991), 69-170. 
13 Simuh, Tasawuf dan Perkembangannya Dalam Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada), 1997, 271 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

96 
 

nilai spiritual Islam) di era kekinian atau dalam rangka mensosialisasikan tasawuf untuk 

mengatasi masalah moral yang ada pada saat ini diperlukan adanya pemahaman baru 

(interpretasi baru) terhadap term-term tasawuf yang selama ini dipandang sebagai 

penyebab melemahnya daya juang di kalangan umat Islam yang akhirnya menghantarkan 

umat Islam menjadi mandeg (statis).  

Intisari ajaran tasawuf adalah bertujuan memperoleh hubungan langsung dan disadari 

dengan Tuhan, sehingga orang merasa dengan kesadarannya itu berada dihadirat-Nya. 

Kemampuan berhubungan dengan Tuhan ini dapat mengintegrasikan seluruh ilmu 

pengetahuan yang nampak berserakan. Karena melalui tasawuf ini seseorang disadarkan 

bahwa sumber segala yang ada ini berasal dari Tuhan, bahwa dalam faham wahdatul wujud, 

alam dan manusia yang menjadi objek ilmu pengetahuan ini sebenarnya adalah bayang- 

bayang atau foto copy Tuhan. Dengan cara demikian antara satu ilmu dengan ilmu lainnya 

akan saling mengarah pada Tuhan. Dengan adanya bantuan tasawuf, maka ilmu 

pengetahuan satu dan lainnya tidak akan bertabrakan, karena ia berada dalam satu jalan 

dan satu tujuan. Tasawuf melatih manusia agar memiliki ketajaman bathin dan kehalusan 

budi pekerti, sikap bathin dan kehalusan budi yang tajam ini menyebabkan ia akan selalu 

mengutamakan pertimbangan kemanusiaan pada setiap masalah. 

Praktik Tasawuf Modern mengarah pada perilaku kaum muslimin yang proaktif 

dalam menggapai kebahagiaan dunia dengan berbagai langkah yang telah diajarkan dalam 

al-Qur’an dan berbagai hadis Rasulullah SAW, yang di dalamnya tertanam sikap untuk 

tidak meninggalkan kemalasan dan kebodohan dengan menggunakan waktu yang sebaik-

baiknya untuk tujuan yang bermanfaat. Hamka menekankan agar kaum muslimin 

menjalankan tugas-tugas keduniaan untuk pemenuhan spiritual. menurutnya, ajaran yang 

diemban sufi (pelaku tasawuf) yang sebenarnya bukanlah sufi yang mengelienasikan diri 

dari kehidupan masyarakat (zuhud dan uzlah belaka), melainkan seorang sufi yang 

menyeru kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran (amar ma’ruf nahi munkar), 

membantu orang sakit dan miskin sekaligus membebaskan orang-orang yang tertindas. 

Mereka justru mampu melakukan ta’awun (memberi pertolongan) kepada muslim lain dan 

sesama manusia secara umum untuk kemajuan masyarakat.14 

 
14 Hamka, Renungan Tasawuf, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1986), 15. 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

97 
 

Menurut pengamatan Hamka, umat Islam Indonesia juga umat Islam dunia, sudah 

cukup lama tidak pernah mendapat cahaya falsafat. Akibatnya, cara berfikir umat Islam 

menjadi gelap, dan tentu saja mundur, bahkan falsafat itu sendiri dibenci oleh umat Islam. 

Pada masyarakat bawah masih berkubang dalam kubangan praktek-praktek ketarekatan 

yang memabukkan dan melenakan. Apabila orang Indonesia menyebut istilah “tasawuf”, 

maka mereka lalu teringat kepada apa yang disebut “tarekat”. Kenyataan ini yang pertama 

kali dipegang Hamka sebagai titik berangkat merubah persepsi yang keliru. “Tarekat” 

menurut Hamka merupakan kegiatan ketasawufan yang memiliki peraturan-peraturan 

khusus sendiri-sendiri yang sudah baku dan tidak dapat diubah-ubah. Sementara itu, apa 

yang disebut “tasawuf” sendiri pada bentuk aslinya tidak mempunyai aturan-aturan tertentu 

sebagaimana tarekat. 

Adapun jalan tasawuf yang benar adalah: Pertama, dilaksanakan dalam bentuk 

kegiatan keagamaan yang searah dengan muatan-muatan peribadatan yang telah 

dirumuskan sendiri oleh al-Qur’an dan as-Sunah. Kedua, dilaksanakan dalam bentuk 

kegiatan yang berpangkal pada kepekaan sosial yang tinggi dalam arti kegiatan yang dapat 

mendukung “pemberdayaan umat Islam” agar kemiskinan ekonomi, ilmu pengetahuan, 

kebudayaan, politik dan mentalitas, yang dengan demikian kalau umat Islam ingin 

berkorban, maka ada hal atau barang yang akan dikorbankan, kalau akan mengeluarkan 

zakat maka ada bagian kekayaan yang akan diberikan kepada orang yang berhak dan 

sebagainya. Untuk itu bukan tradisi pandangan tarekat yang cenderung membenci dunia 

yang patut dibenahi, melainkan roh asli “tasawuf” yang semula bermaksud untuk zuhud 

terhadap dunia, yaitu sikap hidup agar hati tidak dikuasai oleh keduniawian.15 

 

E. Kesimpulan 

Kemajuan zaman yang semakin modern dengan berbagai maju di ilmu pengetahuan 

dan teknologi, sejatinya dikembangkan dan dipahamkan seiring sejalan dengan hal-hal 

yang bersifat religiutas keislaman yang memuat berbagai hal yang bisa meredamkan dan 

meniadakan berbagai masalah dan persoalan yang muncul sebagai ekses yang timbul dari 

zaman modern yang terjadi saat ini. Ilmu pengetahuan dan teknologi merupakan kenyataan 

 
15 Hamka, Tasawuf Modern, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1994). 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

98 
 

budaya yang sangat berharga dan dibutuhkan, namun tetap harus dipertahankan fungsi dan 

perananya sebagai sarana untuk kehidupan atau kepentingan hidup manusia, dan bukan 

menjadi tujuan hidupnya. Penolakan terhadap ilmu pengetahuan dan kemajuan teknologi 

sebagai sarana kehidupan manusia adalah suatu kekeliruan, sama halnya dengan kekeliruan 

yang dilakukan orang dalam menyembah dan pemujaan terhadap ilmu pengetahuan dan 

teknologi sebagai tujuan hidup. 

Tasawuf sebagai benteng dari zaman modern hendaklah disuburkan dan ditingkatkan 

pemahaman keislaman secara umum bukan berarti memisahkan diri dari kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi, tetapi agama menempatkan ilmu pengetahuan dan teknologi 

itu sebagai alat, sarana dan bukan tujuan. Sebab tujuan manusia itu sendiri sesuai dengan 

martabatnya telah ditentukan oleh Tuhan yang menentukan manusia itu sendiri, dan jalan 

menuju kesana, hanya dapat di tempuh melalui submission kita pada suatu 

agamatyermasuk di dalam tasawuf, jika kita ingin selamat dan tidak sesat di jalan atau 

terombang ambing oleh pergolakan zaman. 

 

F. Daftar Pustaka 

Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, Jakarta : RajaGrafindo Persada, 2002. 

Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, Jakarta : PT. Raja Grafindo Persada, 2002. 

Astrid S. Susanto, Pengantar Sosiologi dan Perubahan Sosial. Bandung: Bina Cipta, 1979. 

Deliar Noer, Pembangunan di Indonesia. Jakarta: Mutiara, 1987. 

Hamka, Renungan Tasawuf, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1986. 

Hamka, Tasawuf Modern, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1994. 

John Naisbitt dan Patricia Aburdene, Megatrends 2000, New York: Ten new directions for 

the, 1990. 

M.H. Amien Jaiz, Masalah Mistik Tasawuf & Kebatinan, Bandung : PT. Alma'arif, 1980. 

Sayidiman Suryahadipraja, Makna Modernitas dan Tantangannya terhadap Iman dalam 

Kontekstual Ajaran Islam. Jakarta: Paramadina, 1993. 

Seyyed Hossein Nasr, Sufi Essays, Second Edition,State. University Of New York Press, 

Albany, USA, 1991. 



Al-Miskawaih, Volume 5, Nomor 2, Edisi November 2024   p-ISSN : 2776-2211 

A. Achmad Robbani, Amirul Bakhri, Memahami Tasawuf   e-ISSN : 2807-1794 

Dan Implementasinya di Zaman Modern 

 

 

99 
 

Simuh, Tasawuf dan Perkembangannya Dalam Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

1997. 

W.J.S. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1991. 

Zulkifli, Jamaluddin, Akhlak Tasawuf (Jalan Lurus Mensucikan Diri), Yogyakarta: 

Kalimedia. 

 


