
 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
KONSEP TOLERANSI DALAM ISLAM DAN IMPLEMENTASINYA 

DI MASYARAKAT INDONESIA 
Mohammad Fuad Al Amin Mohammad Rosyidi1 

m.fuad.al.amin@iainpekalongan.ac.id 
 
 

Abstract 
 
This article describes the concept of tolerance in Islam and its 
implementation in Indonesian society. This research uses descriptive 
qualitative method. The Indonesian community consists of different 
tribes, religions, and culture. The differences can be a strength, if 
managed correctly. But this can also be a threat of division if it is 
wrong to deal with it. The fact that occurs at the end of this decade, 
Indonesia society faced with the split between the people of nation. 
Violence and conflicts in the name of religion began popping up. This 
is due to start the loss of tolerance between believers. One of the efforts 
that need to be done is internalize the value of tolerance in Islam into 
social life. The concept of tolerance in Islam has several 
characteristics, including: al-hurriyah fi al-i’tiqâd (freedom of belief), 
al-insâniyyah (human values), and al-wasathiyyah (moderate). 
 
Key Words : tolerance, radicalism, moderate 
 
 

A. Pendahuluan 
Ikhtilâf (perbedaan) dan tanawwu’ (keberagaman) adalah fitrah yang 

Allah SWT. berikan atas penciptaan manusia di bumi. Alquran dengan jelas 
menyebutkan realitas perbedaan manusia dalam berbagai hal, sebagaimana 
firman Allah SWT. dalam QS. Hud: 119-120:  

Dan jika Tuhanmu menghendaki, pastilah Dia menjadikan manusia umat 
yang satu, tetapi mereka senantiasa berselisih.Kecuali orang-orang yang 
diberi rahmat oleh Tuhanmu. Dan untuk itulah Allah menciptakan 
mereka. Kalimat Tuhanmu (keputusan-Nya) telah ditetapkan: 

1 Institut Agama Islam Negeri Pekalongan 
 

277 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 

sesungguhnya Aku akan memenuhi Neraka Jahanam dengan jin dan 
manusia  semuanya. 

Muhammad Rasyid Ridha menerangkan bahwa Allah SWT. memang 
menghendaki adanya ikhtilâf di antara manusia dengan menjadikan mereka 
dalam kondisi yang siap untuk menerima perbedaan tersebut. Tingkat 
kesiapan antara satu dengan yang lain tentunya memiliki kadar yang berbeda, 
tergantun dengan ilmu, pengetahuan, pendapat, dan perasaan yang mereka 
miliki.2 Perbedaan akan mengantarkan manusia kepada kesengsaraan jika 
disikapi dengan kebodohan. Dan sebaliknya akan membimbing kepada 
rahmat jika dipersiapkan dengan pengetahuan. 

Manusia adalah makhluk sosial. Ia membutuhkan keberadaan manusia 
yang lain. Dengan demikian, interaksi menjadi sebuah keniscayaan. Interaksi 
antar manusia, kelompok atau antarnegara tidak terlepas dari kepentingan, 
penguasaan, permusuhan bahkan penindasan. Manusia merupakan makhluk 
konflik (homo conflictus), yaitu makhluk yang selalu terlibat dalam 
perbedaan, pertentangan, dan persaingan baik sukarela maupun terpaksa.3 
Dengan adanya potensi konflik dalam diri setiap manusia, maka diperlukan 
kemampuan memanage perbedaan sehingga tidak mengakibatkan tindakan-
tindakan yang anarkis dan destruktif. 

Kesalahan dalam mensikapi perbedaan dan keberagaman bisa 
menimbulan potensi perpecahan. Menurut Imtiyaz, Director of the Center for 
Buddhist-Muslim Understanding - Mahidol University Thailand, bahwa Asia 
Tenggara merupakan geo-kultural yang komplek. Selain keragaman bahasa 
dan budaya, kawasan tersebut juga diwarnai dengan beragamnya agama. 
Dengan keberagaman tersebut, Asia Tenggara memiliki potensi konflik 
dengan mengatasnamakan agama.4 Perbedaan merupakan peluang sekaligus 

2 Rasyid Ridha, Tafsîr al-Mannâr, (Dar al-Mannar: Kairo, 1984), juz. 11, hlm. 194. 
3 ST. Aisyah BM, Konflik Sosial Dalam Hubungan Antar Umat Beragama, (Makassar: 

Jurnal Dakwah Tabligh UIN Alaudin, 2014), Vol 15. No. 2 Tahun 2014, hlm. 190.  
4 https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-

asia-tenggara  diakses 20 Juni 2019. 
 

278 

                                                           

https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-asia-tenggara
https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-asia-tenggara


 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
ancaman bagi kehidupan manusia. Namun, perbedaan sering mengantarkan 
manusia kepada permusuhan, perselisihan, bahkan peperangan. 

Agama mempunyai peran strategis dalam sebuah konflik sosial. Hal ini 
dikarenakan agama merupakan the deepest element (elemen yang paling 
mendasar) dalam budaya dan sangat berpengaruh dalam kehidupan 
masyarakat. Selain itu, agama juga bersifat fungsional dan disfungsional. 
Agama bersifat fungsional artinya agama mampu memenuhi fungsi sosial, 
seperti ketentraman psikologis, kohesi sosial, sakralisasi struktur sosial yang 
memelihara keseimbangan internal sebuah masyarakat. Sedangkan Agama 
bersifat disfungsional yakni agama memiliki kekuatan untuk 
menceraiberaikan, menghancurkan jika agama digunakan untuk 
mengembangkan sentiment dalam sebuah konflik sosial.5 

Dalam konteks ke-Indonesia-an, konflik sosial bernuansa agama 
merupakan ancaman terbesar terhadap integrasi bangsa. Sejak zaman 
reformasi telah terjadi beberapa kali tindakan kekerasan yang mengancam 
eksistensi keberagaman dan perbedaan. Berdasarkan kajian yang dilakukan 
United Nations Support Facility For Indonesia Recorvery (UNSFIR) antara 
tahun 1990 hingga 2003, menunjukkan sejumlah 10.758 orang tewas akibat 
kekerasan antar kelompok di 14 provinsi. Jumlah korban terbanyak di 
provinsi Maluku, Maluku utara, Kalimantan barat, dan Jakarta.6 

Konflik bernuansa agama ini bisa diredam jika masing-masing umat 
beragama menginternalisasikan nilai toleransi dalam kehidupannya. 
Toleransi merupakan sesuatu hal yang penting. Toleransi dapat membantu 
menjaga masyarakat  bersama-sama, bahkan dalam menghadapi konflik yang 
intens. Jika ketaatan umum aturan kesetaraan dan toleransi, maka konflik 
dapat ditangani dengan cara damai. Toleransi merupakan bagian dari hak-hak 

5 Muhammad Ramadhan, Kontestasi Agama dan Politik, (Yogyakarta: LKIS, 2017), 
hlm. 6. 

6 Hasrullah, Dendam Konflik Poso (Periode 1998-2001), (Jakarta, Kompas Gramedia:  
2009), hlm. 8. 

 
279 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
sipil dimana individu-individu dapat harapkan di alam demokrasi.7Menurut 
Muhammad Imarah, tasâmuh (toleransi) merupakan satu-satunya jalan untuk 
mengakhiri kekerasan dan menyiptakan kedamaian di tengah-tengah 
keberagaman. Merupakan sesuatu hal yang mustahil terwujudnya sebuah 
kerukunan diantara pluralitas perbedaan tanpa adanya sebuah toleransi.8 

 
B. Pembahasan 
1. Pengertian Toleransi 

Toleransi secara etimologi disebutkan dalam KBBI yaitu sesuatu yang 
bersifat atau bersikap menenggang (menghargai, membiarkan, 
membolehkan) pendirian (pendapat, pandangan, kepercayaan, kebiasaan, 
kelakuan, dan sebagainya) yang berbeda atau bertentangan dengan pendirian 
sendiri.9 Sedangkan dalam khazanah pemikiran Islam, kata toleransi biasa 
disebut dengan terma tasâmuh. Kata tasāmuh menurut Ibnu Faris berasal dari 
kata samaha yang artinya suhūlah yaitu mudah.10 Menurut Fairuz Abadi kata 
tersebut berasal dari kata samuha berarti jāda yaitu bermurah hati dan 
karuma  yaitu mulia.11 Sedangkan menurut Ibnu Mandzur kata simāh  dan 
samāhatun  berarti al-jūd yaitu murah hati.12 

Toleransi secara terminologi didefinisikan Abu A’la Maududi, yaitu 
suatu sikap menghargai kepercayaan dan perbuatan orang lain meskipun hal 
tersebut merupakan sesuatu keliru menurut pandangan kita. Kita tidak 
menggunakan cara-cara kekerasan dan pemaksaan untuk mengubah 

7 Alamsyah, (In) Toleransi-Memahami Kebencian dan Kekerasan Atas Nama Agama, 
(Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2018), hlm 18. 

8 Muhammad Imarah, al-Samâhah al-Islâmiyyah: Haqīqatu al-Jihâd, Wa al-Qitâl, Wa 
al-Irhâb (Kairo: Maktabah Syuruq al-Dauliyyah, 2005), hlm. 12.  

9 https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleran 
10 Ibnu Faris, Mu’jam Maqāyis al-Lughoh, (Mesir: Maktabah al-Khanji, 1402H), jilid 3, 

hlm. 99 
11 Fairuz Abadi, al-Qāmus al-Mukhīth, (Kairo: Dar el-Hadits, 2008), hlm. 799.  
12 Abdul Latif bin Ibrahim, Tasāmuh al-Gharb Ma’a al-Muslimin Fi al-Ashri al-

Khādhir: Dirōsah Naqdiyyah Fi Dhoui al-Islam, hlm. 23.  
 

280 

                                                           

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleran


 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
keyakinannya, atau dengan menghalang-halangi mereka melakukan 
sesuatu.13 Sedangkan menurut Thohir Ibnu ‘Asyur, toleransi adalah sebuah 
keluwesan dalam bermuamalah dengan i’tidâl (seimbang) yaitu sikap wasathi 
(pertengahan) antara tadhyîq (mempersuit) dengan tasâhul (terlalu 
memudahkan).14 
2. Toleransi dalam Alquran dan Sunnah  

Alquran dan sunnah merupakan al-mashâdhîr al-asâsiyyah (sumber 
utama) dalam  kerangka epistemologi Islam. Untuk merumuskan konsep 
toleransi dalam Islam, diperlukan pemahaman yang komprehensif terhadap 
nilai-nilai toleransi yang terkadung dalam keduanya. Sehingga nilai-nilai 
tersebut dapat terintegrasi secara nyata dalam kehidupan saat ini. Terdapat 
banyak redaksi dalam alquran dan sunnah yang menyebutkan tentang 
kewajiban seorang muslim untuk berbuat baik dan adil terhadap semua 
manusia, tanpa membedakan agama dan kepercayaannya. 

Alquran tidak menyebut secara spesifik kata tasâmuh dalam redaksinya. 
Namun ada beberapa kata yang sepaham dengan nilai yang dikandung 
toleransi. Diantaranya adalah kata al-shafhu (berlapang dada), al-‘afuwwu 
(sikap memaafkan), al-ihsânu (berbuat baik), al-birru (kebaikan), dan al-
qishthu (keadilan). 

Kata al-shafhu dan al-‘afuwwu disebutkan dalam Surah Al-Baqarah (2) : 
109. Muhammad Thantawi menjelaskan bahwa kata al-‘afuwwu berarti tarku 
al-‘iqāb ‘ala al-dzanbi (meniadakan hukuman atas dosa yang dilakukan), 
sedangkan kata al-shofhu yaitu tarku al-muākhodzah (tidak melakukan 
pembalasan).15 Ayat tersebut turun berkenaan dengan kekalahan umat Islam 
dalam perang Uhud.  Orang-orang Yahudi mendatangi Nabi dan para 
sahabatnya di Madinah untuk mengolok-olok dan menghina. Mereka 

13 Abu al-A’la al-Maudūdi, Al-Islām fi Muwājihati al-Tahaddiyāt al-Mu’āshirah, 
(Kuwait: Dar al-Qalam, 1980), hlm. 39-40. 

14 Abdul Latif bin Ibrahim, Tasāmuh ...,hlm. 25. 
15 Muhammad Thantawi, al-Tafsīr al-Wasīth Li al-Qur’ān al-Karīm (Kairo: Dar 

Sa’adah, 2007) jilid I, hlm. 245. 
 

281 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
mengatakan: “Jika memang agama kalian itu benar, pastilah kalian tidak akan 
kalah perang. Maka kembalilah kepada agama kami, karena itu yang lebih 
baik.” Kemudian turun ayat tersebut yang memerintahkan kepada Nabi 
Muhammad saw. dan para sahabatnya untuk bersabar dan memaafkan atas 
kejahatan yang mereka lakukan.16 

Kata al-ihsân disebutkan dalam Surah An-Nahl: 125. Ayat tersebut turun 
berkenaan dengan mujādalah (perdebatan) antara Nabi Muhammad saw. 
dengan ahli kitab. Ibnu Katsir menjelaskan kalimat wa jādilhum billati hiya 
ahsan yaitu siapa saja yang hendak melakukan munādharah (diskusi) 
ataupun mujādalah (perdebatan) haruslah dengan cara yang baik dan 
penyampaian yang bagus.17 

Menurut Zamakhsari, mujādalah yang baik, yaitu dengan cara atau 
metode yang baik, serta sikap sopan, kelemah kembutan, dan tanpa adanya 
kekerasan ataupun pemaksaan.18 Melakukan mujādalah dengan baik, 
termasuk diantaranya dengan menggunakan wasīlah (perangkat) yang dapat 
mempengarui hati orang yang diajak berdebat untuk menerima apa yang kita 
sampaikan.19 

Kata al-birru dan al-qisthu disebutkan dalam Surah Al-Mumtahanah: 8. 
Ayat ini ini turun berkenaan tindakan Asma’ binti Abi Bakar yang menolak 
hadiah pemberian  dari ibunya (Qutailah) yang merupakan non muslim. 
Kemudian Rasulullah saw. Memerintahkan Asma untuk menerima hadiahnya 
dan mempersilahkan ibunya untuk masuk rumah.20 

16 Abul Hasan Ali bin Ahmad al-Wāhidi, Asbābu Nuzūli al-Qur’ā n, (Beirut: Dar el-
Kutub, 1991), hlm. 38.  

17 Nuruddin Adil, Mujādalatu Ahli al-Kitā b Fi al-Qur’ā n wa al-Sunnah al-
Nabawiyyah (Riyadh: Maktabah al-Ruysd, 2007), hlm. 62. 

18 Ali Ahmad ‘Ajibah, Nasōro Najrān: Baina al-Mujādalati Wa al-Mubāhalati (Kairo: 
Dar al-Afaq al-Arabiyyah, 2004), hlm. 3-4. 

19 Nuruddin Adil, Mujādalatu..., hlm. 573. 
20 Jalaluddin al-Suyuthi, Lubāb al-Nuqūl Fi Asbā bi al-Nuzūl (Beirut: Muassasah al-

Kutub al-Tsaqafiyyah, 2002), hlm. 260-261. 
 

282 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 

Sedangkan dalam Sunnah, terdapat beberapa teks yang menjelaskan 
tentang tasâmuh (toleran). Diantaranya: 

Dari Ibnu Abbas berkata,  dikatakan kepada Nabi Saw. : agama apa yang  
yang paling dicintai Allah? Nabi menjawab: Agama yang lurus dan 
toleran.21 

Dalam redaksi lain juga disebutkan tentang pentingnya toleransi terhadap 
semua orang tanpa memandang identitas keagamaannya.  

Dari Jabir bin 'Abdullah RA. bahwa Rasulullah SAW. bersabda: "Allah 
merahmati orang yang memudahkan ketika menjual dan ketika membeli 
dan juga orang yang meminta haknya". (HR. Bukhori)22 

Hadits tersebut mencakup muamalah dengan seorang muslim dan non 
muslim. Ibnu Hajar al-‘Asqalani menjelaskan kata al-samhu yaitu al-sahlatu 
(mudah). Hadits tersebut merupakan anjuran kepada setiap Muslim untuk 
toleran dan berakhlak mulia dalam bermu’amalah dengan orang lain, baik itu 
muslim atau non muslim.23 
3. Toleransi Pada Masa Nabi 

Ajaran Islam hadir sebagai petunjuk keselamatan bagi umat manusia. 
Rasulullah Saw. diutus untuk menyampaikan risalah Islam sebagai rahmat 
bagi seluruh alam. Pada permulaan dakwah, beragam respon yang muncul 
dari masyarakat Arab terhadap ajaran Islam. Ada beberapa orang yang 
menerima, akan tetapi mayoritas menolak dan bahkan memberikan 
perlawanan dengan berbagai macam cara. Nabi Muhammad menghadapi 
penolakan tersebut dengan mengedepankan prinsip akhlak yang mulia.  

Kebebasan beragama merupakan prinsip dalam membina hubungan antar 
manusia. Kebebasan beragama berarti menghargai penganut agama lain 
untuk menjalankan  ibadah dan kepercayaannya. Pada awal mula hijrah ke 

21 Imam Ahmad, Musnad Imam Ahmad, (Beirut: Muassasah al-Risalah, t.th), tahqiq 
Syu’aib Arnauth, Juz 4, hlm. 17. 

22 Bukhari, Shahih Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002),  hlm. 500. 
23 Abdullah bin Ibrahim, Samāhatu al-Islām Fi Mu’āmalati Ghayri al-Muslimīn, hlm. 

5-6. (merupakan materi yang disampaikan dalam konferensi Internasional tentang “Sikap 
Islam terhadap Terorisme” tahun 2004) 

 
283 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
Madinah, hal pertama yang dilakukan Nabi Muhammad yaitu 
mempersatukan masyarakat Yatsrib untuk membuat kesepatan bersama yang 
dikenal dengan Piagam Madinah. Kesepakatan ini bertujuan untuk bersama-
sama mempertahankan wilayah mereka dari setiap ancaman, dan juga untuk 
melindungi kebebasan beragama dan beribadah. 

Piagam Madinah mempersatukan umat Islam dan Yahudi untuk terikat 
janji untuk saling menjaga keamanaan kota Yastrib. Dalam perjanjian itu 
juga ditetapkan dan diakuinya hak kemerdekaan tiap-tiap golongan untuk 
memeluk dan menjalankan agamanya. Kesepakatan ini merupakan salah satu 
perjanjian politik yang memperlihatkan kebijaksanaan dan toleransi Nabi 
Muhammad saw.24 Perjanjian tersebut menjamin hak-hak sosial serta hak 
religius untuk orang-orang Yahudi dan Muslim yang sama dan dalam tugas-
tugas tertentu. Instrumen ini sesungguhnya memperkuat status religius, sosial 
dan politis orang-orang Yahudi dalam masyarakat. 

Dalam kehidupan sosial, Rasulullah mengajarkan kepada pengikutnya 
untuk berinteraksi dengan non-muslim dengan mengedepanan prinsip 
kemanusiaan, kebaikan dan keadilan. Seperti yang terjadi antara Asma binti 
Abu Bakar dengan ibunya, Qutailah. Suatu ketika Qutailah, datang untuk 
mengunjungi putrinya dengan membawakan beberapa hadiah. Namun Asma’ 
tidak menerima pemberian tersebut, karena ibunya adalah seorang 
musyrikah. Kemudian turun wahyu Surah al-Mumtahanah: 8 yang 
memerintahkan untuk berbuat baik dan adil kepada orang-orang kafir yang 
tidak memerangi umat Islam.25 
4. Prinsip Toleransi dalam Islam 

Agama Islam memulai dakwahnya dengan penuh kedamaian. Nabi 
Muhammad menjadikan keteladanannya dalam berdakwah sebagai titik tolak 
perubahan sosial di wilayah sekitar Arab. Salah satu dari bentuk keteladanan 

24 Imam Munawir, Sikap Islam Terhadap Kekerasan, Damai, Toleransi dan Solidaritas 
(Surabaya: Bina Ilmu, 1984), hlm. 138-139. 

25 Jalaluddin al-Suyuthi, Lubâb al-Nuqūl ..., hlm. 260-261. 
 

284 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
tersebut adalah toleransi yang dijunjung tinggi dalam berinteraksi antara 
sesama muslim dan dengan non muslim. 

Konsep toleransi merupakan solusi dalam membina interaksi yang 
harmonis antar umat manusia. Namun toleransi tidak berarti membebaskan 
orang untuk berlaku sekehendaknya. Diperlukan aturan dan batasan dalam 
mewujudkan konsep ini. Toleransi dalam Islam memiliki beberapa prinsip. 

Prinsip yang pertama, Al-hurriyyah al-dîniyyah (kebebasan beragama 
dan berkeyakinan). Kebebasan beragama dan berkeyakinan merupakan hak 
dasar yang dimiliki setiap manusia. Allah SWT. membebaskan setiap 
hambanya untuk menentukan pilihan keyakinannya. Melalui QS. al-Baqarah: 
256, Allah juga melarang setiap tindakan pemaksaan  untuk memilih agama 
dan kepercayaan tertentu. 

Thohir Ibnu ‘Asyur menjelaskan bahwa peniadaan ikrāh (pemaksaan) 
dalam ayat tersebut berarti larangan terhadap setiap pemaksaan untuk 
memeluk agama. Sedangkan penggunaan huruf la nāfiah li al-jinsi  
mengindikasikan tentang umumnya larangan tersebut. Pemaksaan agama 
dengan berbagai macam caranya merupakan larangan dalam Islam. Karena 
perkara iman bukan datang melalui pemaksaan, melainkan dengan proses 
istidlāl (pembuktian), nadr (penalaran), dan ikhtiyār (pemilihan).26 

Sir Thomas W. Arnold mengatakan bahwa kekuatan senjata bukan 
merupakan faktor yang menentukan dalam perluasan agama Islam. Hal ini 
diketahui dari fakta terjalinnya hubungan persahabatan antara orang-orang 
Kristen dengan orang-orang Arab Muslim. Nabi sendiri sering mengadakan 
perjanjian dengan beberapa suku yang beragama Kristen, di mana Nabi 
memberikan perlindungan dan kebebasan untuk tetap menganut dan 
mempraktekkan agama mereka serta perlindungan terhadap rumah suci.27 

26 Thōhir Ibnu ‘Asyūr, Tafsīr al-Tahrīr wa al-Tanwīr, (Tunisia: Dar Tunisiyyah Li al-
Nasyr, 1984),, jilid 3, hlm. 26. 

27 Imam Munawir, Sikap Islam Terhadap Kekerasan, Damai, Toleransi dan Solidaritas 
(Surabaya: Bina Ilmu, 1984), hlm. 142 

 
285 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 

Salah satu prinsip kebebasan beragama yaitu memahami dan menghargai 
realitas perbedaan. Maka setiap perbedaanya haruslah dikomunikasikan 
dengan cara yang baik dan bijak. Penistaan serta penghinaan terhadap ajaran 
agama orang lain tentunya bertentangan dengan prinsip kebebasan beragama. 
Dalam QS: al-An’am: 108 disebutkan secara tegas tentang larangan untuk 
memaki pemeluk agama lain. 

Kedua, al-insâniyyah (kemanusiaan). Manusia merupakan khalifatu fi 
al-ardh (pemimpin di bumi). Ia diciptakan untuk hidup saling berdampingan 
di atas perbedaan. Nabi Muhammad Saw. datang dengan risalah Islam yang 
rahmatan li al-alamin (rahmat bagi seluruh alam). Kebaikan bagi seorang 
muslim bukan hanya ditujukan kepada saudara seagamanya saja, tetapi juga 
mencakup seluruh yang ada di bumi. Rasulullah Saw. bersabda: 

Dari Abdullah bin Amru menyampaikan dari Nabi saw. (beliau 
bersabda): "Para penyayang akan disayangi oleh Ar Rahman (Allah). 
Sayangilah penduduk bumi maka kalian akan disayangi oleh siapa saja 
yang di langit". (HR. Abu Dawud).28 

Toleransi dalam Islam mengajarkan untuk menjaga nilai-nilai 
kemanusiaan. Salah satu diantaranya adalah prinsip keadilan. Keadilan 
hendaknya menjadi asas pertama dalam menciptakan kehidupan yang damai 
dan harmonis. Keadilan mencakup persamaan di berbagai dimensi, terutama 
dalam bidang hukum, politik dan keamanan.Tidak boleh melakukan 
perbuatan yang diskriminatif, sehingga non-muslim tidak dapat memperoleh 
hak yang semestinya diperoleh.Juga memberikan kesempatan yang sama 
dalam bekerja, berpolitik, dan berkontribus bagi negara. 

Keadilan merupakan prinsip utama dalam mewujudkan nilai 
kemanusiaan dalam kehidupan yang damai diantara manusia. Keadilan salah 
satu wasilah untuk mengembalikan keteraturan dalam kehidupan. Yusuf 
Qaradhawi menyebutkan seorang non-muslim yang hidup dalam komunitas 
muslim wajib mendapatkan dua perlindungan. Pertama,  al-himâyah min al-

28 Ahmad Saharanfuri, Badzlu al-Majhud Fi .….  jilid 13, hlm. 344. 
 

286 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
iqtidâi al-khariji (perlindungan dari ancaman eksternal). Seluruh masyarakat 
mendapat perlakuan yang adil dan sama dalam perlindungan dari setiap 
ancaman dari luar. Jika suatu saat terjadi peperangan, maka pemerintah wajib 
melindungi seluruh penduduk tanpa melihat agamanya.  Kedua, al-himâyah 
min al-dzulmi al-dakhili (perlindungan dari ancaman kedzaliman internal). 
Setiap nonmuslim juga berhak mendapatkan perlindungan dari setiap 
ancaman dari dalam negeri.29 

Ketiga, al-wasathiyyah (moderatisme).Secara bahasa kata wasathiyyah 
berasal dari kata وسط yang artinya tengah. Wasathiyyah yaitu berada di 
pertengahan secara lurus dengan tidak condong ke arah kanan atau kiri. 
Penggunaan kata wasath disebutkan dalam QS. al-Baqarah: 143: 

Dan demikian kami jadikan kalian (umat Islam) sebagai umat yang 
pertengahan. 

Imam al-Thabari menjelaskan makna wasath yaitu pertengahan antara 
dua sisi. Ayat tersebut memerintahkan umat Islam untuk bersikap tawassuth 
(moderat) dalam menjalankan agamanya, yaitu pertengahan antara ghuluwwu 
(berlebihan) dan taqshîr (menganggap mudah). Yang dimaksud ghuluwwu 
yaitu sikap berlebihan yang ditunjukkan orang-orang Nasrani dalam tarhib 
(menjadi rahib), dan pernyataan mereka terhadap Nabi Isa. Sedangkan 
taqshir yaitu sikap orang Yahudi yang mudah mengganti kitab Allah dan 
membunuh nabi-nabi mereka.30 

Kata wasath didefiniskan Abdullah Yusuf Ali sebagai justly balanced 
yang merupakan esensi ajaran Islam yang menghilangkan segala bentuk 
ekstrimitas dalam berbagai hal. M. Quraish Shihab mengemukakan bahwa 
awal mulanya kata wasath berarti segala sesuatu yang baik sesuai objeknya. 
Sesuatu yang baik berada pada posisi dua ekstrim. Seperti kesucian 

29 Yusuf Qaradhawi, Ghairu al-Muslimin Fi al-Mujtama’i al-Islâmi, (Kairo: Maktabah 
Wahbah, 1992), hlm. 11-12. 

30 Thabari, Tafsir al-Thabari: Jami al-Bayân ‘An Ta;wîl âyi al-Qur’ân, (Kairo: Dar 
Ibnu al-Jauzi, 2008), Juz. 3. Hlm. 142. 

 
287 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
merupakan pertengahan antara kedurhakaan karena dorongan hawa nafsu 
dengan ketidak mampuan melakukan hubungan seksual (disfungsi seksual). 
Dari situ kata wasath berkembang maknanya menjadi tengah. Sedangkan di 
Indonesia di kenal istilah wasit yang berakar dari kata yang sama dengan 
wasath, yang menghadapi dua pihak dan berada di posisi tengah dengan 
berlaku adil.31 
5. Implementasi Toleransi dalam Masyarakat Indonesia 

Berdasarkan kajian atas ayat Alquran dan hadis nabi berkenaan tentang 
konsep toleransi dalam Islam, dirumuskan tiga nilai dasar yaitu al-hurriyah 
al-dîniyyah (kebebasan beragama), al-insaniyyah (kemanusiaan), dan al-
washatiyyah (moderat). Ketiga nilai toleransi Islam tersebut dipergunakan 
untuk model implementasi toleransi di masyarakat Indonesia.  

Pertama, implementasi al-hurriyah al-dîniyyah (kebebasan beragama). 
Kebebasan beragama merupakan hak yang dimiliki setiap manusia yang 
paling asasi. Dalam prinsip maqhâshid al-syarîah, hifdzu al-dîn (menjaga 
agama) disebut sebagai asas pertama dalam tujuan pensyari’atan. Dalam 
Undang-Undang Dasar 1945, kebebasan beragama merupakan hak asasi 
manusia dan dijamin pelaksanaannya oleh negara. Pasal 29 ayat 232 
disebutkan: “negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk 
memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut agamanya 
dan  kepercayaannya itu”. 

Terwujudnya kebebasan beragama merupakan syarat utama dalam 
membina kehidupan yang toleran dan harmonis antar sesama. Kebebasan 
beragama meliputi kebebasan untuk meyakini dan menjalankan prinsip 
agamanya dengan aman dan tanpa intimidasi. Ketiadaan kebebasan beragama 
dalam kehidupan akan mengantarkan masyarakat kepada terjadinya konflik 
sosial.  

31 Ali Nurdin, Qur’anic Society; Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal dalam Al-
Qur’an, (Jakarta: Erlangga, 2006), hlm. 106. 

32 http://jdih.pom.go.id/uud1945.pdf 
 

288 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 

Faktanya implementasi kebebasan beragama di Indonesia belum begitu 
menggembirakan. Masih banyak didapati konflik-konflik horizontal diantara 
masyarakat, baik konflik internal umat Islam maupun konflik antar pemeluk 
agama. Konflik yang paling hangat yaitu antara pengikut aliran Syi’ah dan 
Ahlusunnah, serta persekusi terhadap jama’ah Ahmadiyah. Sedangkan 
konflik antar pemeluk agama lebih banyak antara umat Islam dan Kristen. 

Berdasarkan laporan yang dipublikasikan oleh the Wahid Institute tahun 
2013 tentang “Kebebasan Beragama” menyebut sepanjang Januari-Desember 
2013 terdapat sebanyak 245 kasus atau peristiwa intoleransi. Dari intimidasi, 
penyesatan, pelarangan, hingga serangan fisik. Tahun 2012, kasusnya 
berjumlah 278 pelanggaran. Sedangkan pada tiga tahun sebelumnya berturut-
turut sebanyak 121 (2009), 184 (2010), dan 267 (2011).33 Sedangkan 
menurut Franz Magnis Suseno, pada tahun 90-an ada sekitar 600 gereja yang 
dirusak. Selain itu juga terdapat serangan-serangan terhadap gereja-gereja di 
Situbondo, Tasikmalaya, Rengasdengklok, dan juga di wilayah lainnya.34 

Negara harus hadir menjamin  terlaksananya kebebasan beragama sesuai 
amanat UUD 1945, terutama kepada kelompok minoritas. Hal ini 
dikarenakan, mereka paling rentan dirampas kebebasan beragamanya. Selain 
itu, pemerintah juga perlu memfasilitasi terselenggaranya dialog dan diskusi 
internal agama, ataupun antar pemeluk agama. Dengan dialog akan membuka 
simpul-simpul keruwetan hubungan antar sesama. 

Munculnya konflik bisa jadi disebabkan problem komunikasi. Banyak 
kasus konflik terjadi hanya dikarenakan adanya problem komunikasi. 
Misalnya pendirian tempat ibadah dan pelaksanaan ritual keagamaan di suatu 
tempat yang bisa jadi  membuat tidak nyaman masyarakat sekitarnya. 
Dengan berdialog dapat menghilangkan hambatan komunikasi, serta 
ditemukannya solusi yang mutual understading (saling pengertian). 

33 Alamsyah, (In) Toleransi … hlm 14. 
34 Nur Syam, Tantangan Multikulturalisme Indonesia, (Yogyakarta: Kanisius, 2009), 

hlm. 50. 
 

289 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 

Berdialog berbeda dengan berdebat. Dialog mencoba untuk menemukan 
kalimatun sawâ (titik temu), bukan titik beda. Sedangkan berdebat sering 
menjurus kepada sikap superioritas dan mempertahankan argumentasi yang 
besifat apologis. Kadang debat bukan mengurai masalah, justru  memperlebar 
masalah. Debat tentunya lebih tepat jika diselenggarakan dalam kerangka 
ilmiah dan akademik, dan bukan menjadi konsumsi publik. Karena 
masyarakat umum bisa jadi awam terhadap beragam teori dan konsep yang 
berbeda. Sehingga dikhawatirkan akan memunculkan salah faham. 

Kedua, implementasi al-insâniyyah (kemanusiaan). Agama Islam datang 
membawa visi kemanusiaan. Visi Islam tentang kemanusiaan universal 
terlihat dari tujuan diutusnya Nabi Muhammad Saw. seperti yang 
disampaikan dalam Surah al-Anbiya ayat 21 yaitu wa ma arsalnâka illa 
rahmatan lil ‘âlamin (tidaklah Aku mengutusmu wahai Muhammad kecuali 
sebagai rahmat bagi seluruh alam). Kerahmatan yang diberikan bukan hanya 
terbatas kepada umat Islam, tetapi juga kepada seluruh penduduk di alam 
semesta. Agama merupakan aspek transenden yang mengajarkan tentang nilai 
moralitas yang tinggi untuk mengatur kehidupan manusia. Agama mengatur 
kehidupan antar manusia dalam pigura humanitas. Mementingkan manusia 
merupakan inti dari ajaran Islam. Oleh karena itu, di dalam teks Islam secara 
ontologis mengajarkan tentang humanitas yang rahmatan lil alamin..35 

Islam datang dengan membawa misi kemanusiaan. Ajarannya 
menekankan kepada semangat egalitarianisme atau persamaan rasa 
kemanusiaan sebagai bentuk perlawanan terhadap perbudakan dan kejahatan 
kemanusiaan. Pada masa Jahiliyah, manusia kelas rendah mendapatkan 
perlakuan yang tidak manusiawi. Mereka hanya dihargai setingkat lebih 
tinggi dari hewan. Mereka diperjual belikan oleh para tuannya. 

Masyarakat Indonesia dahulu juga merasakan nasib sebagai bangsa yang 
tertindas. Kemanusiaannya dirampas oleh para kaum penjajah. Saat ini, 

35 Nur Syam, Tantangan Multikulturalisme Indonesia  …. hlm. 37. 
 

290 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
seluruh masyarakat Indonesia telah menikmati kemerdekaan. Maka sebagai 
sesama anak bangsa haruslah mendapatkan kesetaraan hak menikmati 
kemerdekaan. Meskipun umat Islam menjadi penduduk mayoritas di negeri 
ini, bukan berarti kemerdekaan Indonesia hanya menjadi milik pribadi umat 
Islam saja. Kemerdekaan juga milik semua bangsa yang terdiri atas beragam 
suku, agama, dan golongan. Salah satu bentuk kemerdekaan tersebut yaitu 
implementasi nilai-nilai kemanusiaan, sebagaimana yang tercantum dalam 
Pancasila sila kedua yaitu “kemanusiaan yang adil dan beradab”. 

Sebagai penduduk mayoritas di Nusantara semestinya umat Islam tidak 
lagi sibuk mempersoalkan hubungan Islam, ke-Indonesiaan, dan 
kemanusiaan. Ketiga konsep itu haruslah ditempatkan dalam satu bingkai, 
sehingga Islam yang dikembangkan di Indonesia adalah sebuah Islam yang 
ramah, terbuka, inklusif, dan mampu memberi solusi terhadap masalah-
masalah besar bangsa dan negara. Sebuah Islam yang dinamis dan yang 
memberikan keadilan dan perlindungan kepada semua orang di negeri ini 
tanpa diskriminasi, apa pun agama yang diikutinya atau tidak diikutinya. Dan 
sebaliknya, Islam akan terlihat menakutkan jika ditampilan dengan wajah 
garang oleh segelintir orang dengan penuh retorika kebencian, dan berbicara 
atas nama Tuhan.36 

Ketiga, implementasi al-washathiyyah (moderatisme). Sikap dan 
perilaku intoleransi berhubungan erat dengan nalar epistemologi seseorang. 
Jika diidentifikasi beberapa aksi anarkisme dan terorisme yang terjadi di 
Indonesia, memiliki tipologi yang hampir serupa, yaitu berakar pada ideologi 
radikalisme. Radikalisme, anarkisme, dan terorisme merupakan tiga hal  yang 
saling berhubungan erat. Ketiganya juga merupakan sumber masalah 
munculnya intoleransi. Maka untuk mencegah paham tersebut, perlu selalu 
dikampanyekan tentang pentingnya Islam moderat.  

36 Ahmad Syafi’I Maarif, Islam Dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan; 
Sebuah Refleksi Sejarah, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2009), hlm. 15. 

 
291 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 

Ideologi radikalisme agama saat ini memang sedang menuai zamannya, 
setelah sekian lama gerakan ini dicekal di era Orde Baru. Ketika 
dikembangkan nuansa politik keterbukaan, mereka juga berlomba untuk 
mengaktualkan diri secara maksimal. Kehadirannya juga tidak dapat ditolak 
oleh siapa pun. Dengan strategi membaur dengan masyarakat, mereka bisa 
melakukan penetrasi ke jantung institusi keagamaan, sosial, dan politik.37 

Diantara ciri-ciri radikalisme sebagaimana yang disampaikan oleh 
Syahrin Harahap, yaitu pertama, tekstualis (literalis), kaku (rigid) dalam 
bersikap dan memahami teks-teks suci. Cara memahami teks yang rigid dan 
tekstualis itu mengakibatkan kesimpulan yang melompat (jumping to 
conclusion). Kedua, ektrem, fundamentalis dan ekslusif. Hal ini didasarkan 
pada sikapnya yang kaku dan tidak terbuka terhadap ruang dialog dan 
kompromi. Pandangan ini beranggapan bahwa doktrin merupakan inti agama 
yang paripurna. Ketiga, anarkisme yang menghalalkan kekerasan untuk 
mencapat tujuan. Keempat, tauhidiyyah hakimiyyah, mudah menghakim 
orang lain dengan label kafir.38 

Menjamurnya paham radikalisme dikarenakan mulai tergusurnya 
paradigma penalaran (burhani) oleh pendekatan tekstualis (bayani) dalam 
interpretasi teks-teks agama. Paradigma tekstualis ini berusaha menundukkan 
realitas sosial yang terus berubah dalam dunia teks tanpa memperhatikan 
konstruksi-konstruksi sosial. Setiap kebenaran harus diderivasi dari 
tektualitas teks dan bersifat tunggal. Monopoli pemahaman keberagaman ini 
menyeret ekspresi dan pengalaman Islam dalam wajah yang tunggal, 
disamping kebudayaan yang homogen.39 

Ber-Islam secara moderat merupakan prinsip yang penting dalam 
mewujudkan toleransi beragama. Seseorang perlu memposisikan dirinya 

37 Nur Syam, Tantangan Multikulturalisme Indonesia  …. hlm. 42. 
38 Syahrin Harahap, Upaya Kolektif Mencegah Radikalisme dan Terorisme, (Depok: 

Siraja, 2017), hlm. 23-25. 
39 Fajar Riza Ul Haq, Membela Islam, Membela Kemanusiaan, (Bandung: PT Mizan 

Pustaka, 2017), hlm. 5.  
 

292 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
berada di tengah dengan menghindarkan diri dari pemikiran yang ektrem, 
baik ektrem kanan maupun kiri. Bersikap moderat tidak hanya menampilkan  
aspek formal, akan tetapi juga sisi esensi dan substansi dalam beragama. 
Berbeda dengan radikalisme yang lebih mengedepankan aspek formal saja. 
Hal ini nampak dari simbol-simbol agama yang dipertunjukkan. Gaya bahasa 
dan gaya berpakaian yang semuanya bercorak ke-Araban. 

Ketidakpahaman tentang tsawabit (mutlak) dan mutaghayyirât (relatif), 
ushûl (dasar) dan furû (cabang) sangat berkorelasi positif terhadap tumbuh 
kembang fundamentalisme dan radikalisme dalam agama. Perlu dibedakan 
antara Islam dan ke-Islaman. Islam merupakan ajaran yang bersifat qathy 
(absolut) dan tsabat (mutlak) seperti Al-Quran dan Hadis, sedangkan 
keislaman bersifat dzanni (relative) karena berkenaan tentang interpretasi 
manusia terhadap ajaran agamanya seperti ilmu kalam, fikih dan tafsir. 
Karena itu, umat Islam tidak perlu mensakralkan dan memutlakan ijtihad. 

Untuk membangun pemahaman Islam yang moderat, perlu menempatkan 
kembali paradigma tafsir sosial Islam yang mengedepankan pemaknaan 
dinamis, progresif, dan toleran. Dunia teks dan realitas berkorelasi 
merupakan dua hal yang tidak bisa dipisahkan. Dunia teks dan realitas sosial 
empirik berelasi secara mutual dan kritis tanpa harus saling mensubordinasi 
satu sama lain. Paradigma hermeneutik sosial akan memicu pluralitas 
pemaknaan dalam relasi teks dan konstruksi sosial, kemudian mengikis pola 
pikir superior dalam menyikapi perbedaan dan kemajemukan budaya.40 
 
C. Penutup 

Hidup aman dan damai merupakan cita-cita dari seluruh umat manusia. 
Maka untuk mewujudkan hal tersebut diperlukan konsep toleransi. Dalam 
Islam, konsep toleransi tersebut diinternalisasikan melalui interpretasi 
terhadap Alquran dan hadis. Dalam membaca keduanya tidak bisa hanya 

40 Fajar Riza Ul Haq,  Membela Islam… hlm. 6. 
 

293 

                                                           



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
semata dari sisi tekstualnya saja. Tetapi juga perlu diperhatikan antara teks 
dan realitas sosial. Dari interpretasi terhadap teks-teks tersebut disimpulkan 
tiga konsep dasar toleransi menurut Islam, diantaranya adalah kebebasan 
beragama (al-hurriyyah al-dîniyyah), kemanusiaan (al-insâniyyah), dan 
moderatisme (al-washatiyyah). 

Masyarakat Indonesia yang mayoritas muslim perlu 
mengimplementasikan ketiga konsep tersebut dalam kehidupan 
bermasyarakat, sehingga terwujudlah toleransi antar sesama. Terwujudnya 
toleransi beragama tidak mungkin tiba-tiba turun dari langit. Seluruh pihak 
termasuk tokoh agama, pemerintah dan masyarakat memiliki andil dalam 
mewujudkan situasi yang aman dan damai. Para tokoh agama perlu 
menyampaikan pemahaman keagamaan yang moderat, inklusif yang siap 
menerima perbedaan dan keragaman dalam kehidupan ini. Masyarakat perlu 
membekali diri dengan kemampuan literasi informasi, sehingga tidak mudah 
diprofokasi. Pemerintah juga harus memainkan peran sosial dalam 
mewujudkan kehidupan yang toleran dengan menjamin terwujudnya 
kebebasan beragama dan menindak tegas para pelaku anarkis dan teroris. 
 
 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Buku 
Abadi, Fairuz. (2008). al-Qāmus al-Mukhīth, Kairo: Dar el-Hadits. 
Adil, Nuruddin. (2007). Mujādalatu Ahli al-Kitāb Fi al-Qur’ān wa al-Sunnah 

al-Nabawiyyah, Riyadh: Maktabah al-Ruysd. 
Ahmad.  (T.th). Musnad Imam Ahmad, Beirut: Muassasah al-Risalah. 
Ajibah, Ali Ahmad. (2004). Nasōro Najrān: Baina al-Mujādalati Wa al-

Mubāhalati, Kairo: Dar al-Afaq al-Arabiyyah. 
Alamsyah. (2018). (In) Toleransi-Memahami Kebencian dan Kekerasan Atas 

Nama Agama, Jakarta: PT Elex Media Komputindo. 
Al-Maudūdi, Abu al-A’la, (1980). Al-Islām fi Muwājihati al-Tahaddiyāt al-

Mu’āshirah, Kuwait: Dar al-Qalam. 

 
294 



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
Al-Suyuthi, Jalaluddin. (2002). Lubāb al-Nuqūl Fi Asbābi al-Nuzūl, Beirut: 

Muassasah al-Kutub al-Tsaqafiyyah. 
Al-Wāhidi, Abul Hasan Ali bin Ahmad. (1991). Asbābu Nuzūli al-Qur’ān, 

Beirut: Dar el-Kutub. 
Bukhari. (2002). Shahih Bukhari, Beirut: Dar Ibnu Katsir. 
Faris, Ibnu. (1402 H). Mu’jam Maqāyis al-Lughoh, Mesir: Maktabah al-

Khanji. 
Harahap, Syahrin. (2017). Upaya Kolektif Mencegah Radikalisme dan 

Terorisme, Depok: Siraja. 
Hasrullah, (2009). Dendam Konflik Poso (Periode 1998-2001), Jakarta:  

Kompas Gramedia. 
Ibnu ‘Asyūr, Thōhir. (1984). Tafsīr al-Tahrīr wa al-Tanwīr,Jilid 2, Tunisia: 

Dar Tunisiyyah Li al-Nasyr. 
Imarah, Muhammad. (2005). al-Samâhah al-Islâmiyyah: Haqīqatu al-Jihâd, 

Wa al-Qitâl, Wa al-Irhâb, Kairo: Maktabah Syuruq al-Dauliyyah. 
Maarif, Ahmad Syafi’I. (2009). Islam Dalam Bingkai Keindonesiaan dan 

Kemanusiaan; Sebuah Refleksi Sejarah, Bandung: PT. Mizan Pustaka. 
Munawir, Imam. (1984). Sikap Islam Terhadap Kekerasan, Damai, Toleransi 

dan Solidaritas, Surabaya: Bina Ilmu. 
Nurdin, Ali. (2006). Qur’anic Society; Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal 

dalam Al-Qur’an, Jakarta: Erlangga. 
Qaradhawi,Yusuf. (1992). Ghairu al-Muslimin Fi al-Mujtama’i al-Islâmi, 

Kairo: Maktabah Wahbah 
Ramadhan, Muhammad. (2017). Kontestasi Agama dan Politik, Yogyakarta: 

LKIS. 
Ridha, Rasyid. (1984). Tafsîr al-Mannâr, juz. 11, Kairo: Dar al-Mannar. 
Riza Ul Haq, Fajar. (2017). Membela Islam, Membela Kemanusiaan, 

Bandung: PT Mizan Pustaka. 
Saharanfuri, Ahmad. (2006). Jilid 10. Badzlu al-Majhud Fi Halli Sunan Abi 

Dawud, India: Markaz Syeikh Abu Hasan an-Nadawi. 
_____________________, jilid 13. Badzlu al-Majhud Fi Halli Sunan Abi 

Dawud, India: Markaz Syeikh Abu Hasan an-Nadawi. 
Syam, Nur. (2009). Tantangan Multikulturalisme Indonesia, Yogyakarta: 

Kanisius. 
Thabari. (2008). Tafsir al-Thabari: Jami al-Bayân ‘An Ta;wîl âyi al-Qur’ân, 

Kairo: Dar Ibnu al-Jauzi. 
Thantawi, Muhammad. (2007). al-Tafsīr al-Wasīth Li al-Qur’ān al-Karīm, 

Jilid 1, Kairo: Dar Sa’adah. 

 
295 



 
Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462 
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) : 2548-6993 
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia 
 
 
Jurnal & Website 
ST. Aisyah BM, (2014). Konflik Sosial Dalam Hubungan Antar Umat 

Beragama, Jurnal Dakwah Tabligh UIN Alaudin Makassar, Vol 15. No. 
2 Tahun 2014. 

https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-
terjadi-di-asia-tenggara 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleran 
http://jdih.pom.go.id/uud1945.pdf 

 
296 

https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-asia-tenggara
https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-asia-tenggara
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleran

	OK 143-514-3-CE - Aziz Muzayin - 170-183
	OK 144-515-2-CE - Cintami Farmawati 184-202
	OK 148-521-1-CE - Sarja 203-216
	OK 149-527-1-CE - Ulfa Kesuma 217-236
	OK 153-528-1-CE - Marwansyah, Ahmad Wahyu Hidayat 237-250
	OK 175-520-1-CE - Suriadi, Kamil, Mujahidin 251-267
	OK 182-481-1-RV - Mochamad Afroni 268-276
	OK 184-516-1-CE - Mohammad Fuad Al Amin Mohammad Rosyidi 277-296
	OK 197-524-1-CE - Dian Rif’iyati 297-312

