Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

KONSEP TOLERANSI DALAM ISLAM DAN IMPLEMENTASINYA
DI MASYARAKAT INDONESIA

Mohammad Fuad Al Amin Mohammad Rosyidi*
m.fuad.al.amin@iainpekalongan.ac.id

Abstract

This article describes the concept of tolerance in Islam and its
implementation in Indonesian society. This research uses descriptive
qualitative method. The Indonesian community consists of different
tribes, religions, and culture. The differences can be a strength, if
managed correctly. But this can also be a threat of division if it is
wrong to deal with it. The fact that occurs at the end of this decade,
Indonesia society faced with the split between the people of nation.
Violence and conflicts in the name of religion began popping up. This
is due to start the loss of tolerance between believers. One of the efforts
that need to be done is internalize the value of tolerance in Islam into
social life. The concept of tolerance in Islam has several
characteristics, including: al-hurriyah fi al-i’tigad (freedom of belief),
al-inséniyyah (human values), and al-wasathiyyah (moderate).

Key Words : tolerance, radicalism, moderate

A. Pendahuluan

Ikhtilaf (perbedaan) dan tanawwu’ (keberagaman) adalah fitrah yang
Allah SWT. berikan atas penciptaan manusia di bumi. Alquran dengan jelas
menyebutkan realitas perbedaan manusia dalam berbagai hal, sebagaimana
firman Allah SWT. dalam QS. Hud: 119-120:

Dan jika Tuhanmu menghendaki, pastilah Dia menjadikan manusia umat
yang satu, tetapi mereka senantiasa berselisih.Kecuali orang-orang yang
diberi rahmat olen Tuhanmu. Dan untuk itulah Allah menciptakan
mereka. Kalimat Tuhanmu (keputusan-Nya) telah ditetapkan:

! Institut Agama Islam Negeri Pekalongan

277



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

sesungguhnya Aku akan memenuhi Neraka Jahanam dengan jin dan
manusia semuanya.

Muhammad Rasyid Ridha menerangkan bahwa Allah SWT. memang
menghendaki adanya ikhtilaf di antara manusia dengan menjadikan mereka
dalam kondisi yang siap untuk menerima perbedaan tersebut. Tingkat
kesiapan antara satu dengan yang lain tentunya memiliki kadar yang berbeda,
tergantun dengan ilmu, pengetahuan, pendapat, dan perasaan yang mereka
miliki.?> Perbedaan akan mengantarkan manusia kepada kesengsaraan jika
disikapi dengan kebodohan. Dan sebaliknya akan membimbing kepada
rahmat jika dipersiapkan dengan pengetahuan.

Manusia adalah makhluk sosial. la membutuhkan keberadaan manusia
yang lain. Dengan demikian, interaksi menjadi sebuah keniscayaan. Interaksi
antar manusia, kelompok atau antarnegara tidak terlepas dari kepentingan,
penguasaan, permusuhan bahkan penindasan. Manusia merupakan makhluk
konflik (homo conflictus), yaitu makhluk yang selalu terlibat dalam
perbedaan, pertentangan, dan persaingan baik sukarela maupun terpaksa.’
Dengan adanya potensi konflik dalam diri setiap manusia, maka diperlukan
kemampuan memanage perbedaan sehingga tidak mengakibatkan tindakan-
tindakan yang anarkis dan destruktif.

Kesalahan dalam mensikapi perbedaan dan keberagaman bisa
menimbulan potensi perpecahan. Menurut Imtiyaz, Director of the Center for
Buddhist-Muslim Understanding - Mahidol University Thailand, bahwa Asia
Tenggara merupakan geo-kultural yang komplek. Selain keragaman bahasa
dan budaya, kawasan tersebut juga diwarnai dengan beragamnya agama.
Dengan keberagaman tersebut, Asia Tenggara memiliki potensi konflik
dengan mengatasnamakan agama.* Perbedaan merupakan peluang sekaligus

? Rasyid Ridha, Tafsir al-Mannar, (Dar al-Mannar: Kairo, 1984), juz. 11, him. 194,

3 ST. Aisyah BM, Konflik Sosial Dalam Hubungan Antar Umat Beragama, (Makassar:
Jurnal Dakwah Tabligh UIN Alaudin, 2014), Vol 15. No. 2 Tahun 2014, him. 190.

* https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-
asia-tenggara diakses 20 Juni 2019.

278


https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-asia-tenggara
https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-asia-tenggara

Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

ancaman bagi kehidupan manusia. Namun, perbedaan sering mengantarkan
manusia kepada permusuhan, perselisihan, bahkan peperangan.

Agama mempunyai peran strategis dalam sebuah konflik sosial. Hal ini
dikarenakan agama merupakan the deepest element (elemen yang paling
mendasar) dalam budaya dan sangat berpengaruh dalam kehidupan
masyarakat. Selain itu, agama juga bersifat fungsional dan disfungsional.
Agama bersifat fungsional artinya agama mampu memenuhi fungsi sosial,
seperti ketentraman psikologis, kohesi sosial, sakralisasi struktur sosial yang
memelihara keseimbangan internal sebuah masyarakat. Sedangkan Agama
bersifat ~ disfungsional yakni agama memiliki  kekuatan untuk
menceraiberaikan, menghancurkan jika agama digunakan untuk
mengembangkan sentiment dalam sebuah konflik sosial.’

Dalam konteks ke-Indonesia-an, konflik sosial bernuansa agama
merupakan ancaman terbesar terhadap integrasi bangsa. Sejak zaman
reformasi telah terjadi beberapa kali tindakan kekerasan yang mengancam
eksistensi keberagaman dan perbedaan. Berdasarkan kajian yang dilakukan
United Nations Support Facility For Indonesia Recorvery (UNSFIR) antara
tahun 1990 hingga 2003, menunjukkan sejumlah 10.758 orang tewas akibat
kekerasan antar kelompok di 14 provinsi. Jumlah korban terbanyak di
provinsi Maluku, Maluku utara, Kalimantan barat, dan Jakarta.®

Konflik bernuansa agama ini bisa diredam jika masing-masing umat
beragama menginternalisasikan nilai toleransi dalam kehidupannya.
Toleransi merupakan sesuatu hal yang penting. Toleransi dapat membantu
menjaga masyarakat bersama-sama, bahkan dalam menghadapi konflik yang
intens. Jika ketaatan umum aturan kesetaraan dan toleransi, maka konflik
dapat ditangani dengan cara damai. Toleransi merupakan bagian dari hak-hak

®> Muhammad Ramadhan, Kontestasi Agama dan Politik, (Yogyakarta: LKIS, 2017),
him. 6.

® Hasrullah, Dendam Konflik Poso (Periode 1998-2001), (Jakarta, Kompas Gramedia:
2009), him. 8.

279



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

sipil dimana individu-individu dapat harapkan di alam demokrasi.”Menurut
Muhammad Imarah, tasdmuh (toleransi) merupakan satu-satunya jalan untuk
mengakhiri kekerasan dan menyiptakan kedamaian di tengah-tengah
keberagaman. Merupakan sesuatu hal yang mustahil terwujudnya sebuah
kerukunan diantara pluralitas perbedaan tanpa adanya sebuah toleransi.®

B. Pembahasan
1. Pengertian Toleransi

Toleransi secara etimologi disebutkan dalam KBBI yaitu sesuatu yang
bersifat atau  bersikap menenggang (menghargai, membiarkan,
membolehkan) pendirian (pendapat, pandangan, kepercayaan, kebiasaan,
kelakuan, dan sebagainya) yang berbeda atau bertentangan dengan pendirian
sendiri.’ Sedangkan dalam khazanah pemikiran Islam, kata toleransi biasa
disebut dengan terma tasamuh. Kata tasamuh menurut Ibnu Faris berasal dari
kata samaha yang artinya suhiilah yaitu mudah.'® Menurut Fairuz Abadi kata
tersebut berasal dari kata samuha berarti jada yaitu bermurah hati dan
karuma yaitu mulia."* Sedangkan menurut lbnu Mandzur kata simah dan
samahatun berarti al-jiid yaitu murah hati.?

Toleransi secara terminologi didefinisikan Abu A’la Maududi, yaitu
suatu sikap menghargai kepercayaan dan perbuatan orang lain meskipun hal
tersebut merupakan sesuatu keliru menurut pandangan kita. Kita tidak
menggunakan cara-cara kekerasan dan pemaksaan untuk mengubah

” Alamsyah, (In) Toleransi-Memahami Kebencian dan Kekerasan Atas Nama Agama,
(Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2018), him 18.

® Muhammad Imarah, al-Samahah al-Isldmiyyah: Hagigatu al-Jihad, Wa al-Qital, Wa
al-Irhab (Kairo: Maktabah Syurug al-Dauliyyah, 2005), him. 12.

% https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleran

19 |bnu Faris, Mu’jam Magayis al-Lughoh, (Mesir: Maktabah al-Khanji, 1402H), jilid 3,
him. 99

! Fairuz Abadi, al-Qamus al-Mukhith, (Kairo: Dar el-Hadits, 2008), him. 799.

2 Abdul Latif bin lbrahim, Tasamuh al-Gharb Ma’a al-Muslimin Fi al-Ashri al-
Khadhir: Dirosah Nagdiyyah Fi Dhoui al-1slam, him. 23.

280


https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleran

Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

keyakinannya, atau dengan menghalang-halangi mereka melakukan
sesuatu.'® Sedangkan menurut Thohir Ibnu ‘Asyur, toleransi adalah sebuah
keluwesan dalam bermuamalah dengan i’tidal (seimbang) yaitu sikap wasathi
(pertengahan) antara tadhyiq (mempersuit) dengan tasahul (terlalu
memudahkan).**

2. Toleransi dalam Alguran dan Sunnah

Alquran dan sunnah merupakan al-mashadhir al-asasiyyah (sumber
utama) dalam kerangka epistemologi Islam. Untuk merumuskan konsep
toleransi dalam Islam, diperlukan pemahaman yang komprehensif terhadap
nilai-nilai toleransi yang terkadung dalam keduanya. Sehingga nilai-nilai
tersebut dapat terintegrasi secara nyata dalam kehidupan saat ini. Terdapat
banyak redaksi dalam alquran dan sunnah yang menyebutkan tentang
kewajiban seorang muslim untuk berbuat baik dan adil terhadap semua
manusia, tanpa membedakan agama dan kepercayaannya.

Alquran tidak menyebut secara spesifik kata tasamuh dalam redaksinya.
Namun ada beberapa kata yang sepaham dengan nilai yang dikandung
toleransi. Diantaranya adalah kata al-shafhu (berlapang dada), al-‘afuwwu
(sikap memaafkan), al-ihsanu (berbuat baik), al-birru (kebaikan), dan al-
qgishthu (keadilan).

Kata al-shafhu dan al-‘afuwwu disebutkan dalam Surah Al-Bagarah (2) :
109. Muhammad Thantawi menjelaskan bahwa kata al-*afuwwu berarti tarku
al-‘igab ‘ala al-dzanbi (meniadakan hukuman atas dosa yang dilakukan),
sedangkan kata al-shofhu vyaitu tarku al-muakhodzah (tidak melakukan
pembalasan).'® Ayat tersebut turun berkenaan dengan kekalahan umat Islam
dalam perang Uhud. Orang-orang Yahudi mendatangi Nabi dan para
sahabatnya di Madinah untuk mengolok-olok dan menghina. Mereka

3 Abu al-A’la al-Maudadi, Al-Islam fi Muwdjihati al-Tahaddiyat al-Mu’ashirah,
(Kuwait: Dar al-Qalam, 1980), him. 39-40.

 Abdul Latif bin Ibrahim, Tasamuh ...,hlm. 25.

> Muhammad Thantawi, al-Tafsir al-Wasith Li al-Qur’an al-Karim (Kairo: Dar
Sa’adah, 2007) jilid I, him. 245.

281



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

mengatakan: “Jika memang agama kalian itu benar, pastilah kalian tidak akan
kalah perang. Maka kembalilah kepada agama kami, karena itu yang lebih
baik.” Kemudian turun ayat tersebut yang memerintahkan kepada Nabi
Muhammad saw. dan para sahabatnya untuk bersabar dan memaafkan atas
kejahatan yang mereka lakukan.®

Kata al-ihsan disebutkan dalam Surah An-Nahl: 125. Ayat tersebut turun
berkenaan dengan mujadalah (perdebatan) antara Nabi Muhammad saw.
dengan ahli kitab. Ibnu Katsir menjelaskan kalimat wa jadilhum billati hiya
ahsan vyaitu siapa saja yang hendak melakukan munadharah (diskusi)
ataupun mujadalah (perdebatan) haruslah dengan cara yang baik dan
penyampaian yang bagus.*’

Menurut Zamakhsari, mujadalah yang baik, yaitu dengan cara atau
metode yang baik, serta sikap sopan, kelemah kembutan, dan tanpa adanya
kekerasan ataupun pemaksaan.'® Melakukan mujadalah dengan baik,
termasuk diantaranya dengan menggunakan wasilah (perangkat) yang dapat
mempengarui hati orang yang diajak berdebat untuk menerima apa yang kita
sampaikan.*®

Kata al-birru dan al-gisthu disebutkan dalam Surah Al-Mumtahanah: 8.
Ayat ini ini turun berkenaan tindakan Asma’ binti Abi Bakar yang menolak
hadiah pemberian dari ibunya (Qutailah) yang merupakan non muslim.
Kemudian Rasulullah saw. Memerintahkan Asma untuk menerima hadiahnya
dan mempersilahkan ibunya untuk masuk rumah.?

% Abul Hasan Ali bin Ahmad al-Wahidi, Asbabu Nuziili al-Qur’a n, (Beirut: Dar el-
Kutub, 1991), him. 38.

Y Nuruddin Adil, Mujadalatu Ahli al-Kita b Fi al-Qur’a n wa al-Sunnah al-
Nabawiyyah (Riyadh: Maktabah al-Ruysd, 2007), him. 62.

8 Ali Ahmad ‘Ajibah, Naséro Najran: Baina al-Mujadalati Wa al-Mubahalati (Kairo:
Dar al-Afaq al-Arabiyyah, 2004), him. 3-4.

9 Nuruddin Adil, Mujadalatu..., him. 573,

20 Jalaluddin al-Suyuthi, Lubab al-Nugiil Fi Asba bi al-Nuzil (Beirut: Muassasah al-
Kutub al-Tsaqgafiyyah, 2002), him. 260-261.

282



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

Sedangkan dalam Sunnah, terdapat beberapa teks yang menjelaskan
tentang tasamuh (toleran). Diantaranya:

Dari Ibnu Abbas berkata, dikatakan kepada Nabi Saw. : agama apa yang
yang paling dicintai Allah? Nabi menjawab: Agama yang lurus dan
toleran.#

Dalam redaksi lain juga disebutkan tentang pentingnya toleransi terhadap
semua orang tanpa memandang identitas keagamaannya.

Dari Jabir bin 'Abdullah RA. bahwa Rasulullah SAW. bersabda: "Allah
merahmati orang yang memudahkan ketika menjual dan ketika membeli
dan juga orang yang meminta haknya". (HR. Bukhori)?

Hadits tersebut mencakup muamalah dengan seorang muslim dan non
muslim. Ibnu Hajar al-‘Asqgalani menjelaskan kata al-samhu yaitu al-sahlatu
(mudah). Hadits tersebut merupakan anjuran kepada setiap Muslim untuk
toleran dan berakhlak mulia dalam bermu’amalah dengan orang lain, baik itu
muslim atau non muslim.?

3. Toleransi Pada Masa Nabi

Ajaran Islam hadir sebagai petunjuk keselamatan bagi umat manusia.
Rasulullah Saw. diutus untuk menyampaikan risalah Islam sebagai rahmat
bagi seluruh alam. Pada permulaan dakwah, beragam respon yang muncul
dari masyarakat Arab terhadap ajaran Islam. Ada beberapa orang yang
menerima, akan tetapi mayoritas menolak dan bahkan memberikan
perlawanan dengan berbagai macam cara. Nabi Muhammad menghadapi
penolakan tersebut dengan mengedepankan prinsip akhlak yang mulia.

Kebebasan beragama merupakan prinsip dalam membina hubungan antar
manusia. Kebebasan beragama berarti menghargai penganut agama lain
untuk menjalankan ibadah dan kepercayaannya. Pada awal mula hijrah ke

! |mam Ahmad, Musnad Imam Ahmad, (Beirut: Muassasah al-Risalah, t.th), tahqiq
Syu’aib Arnauth, Juz 4, him. 17.

22 Bukhari, Shahih Bukhari, (Beirut: Dar Ibnu Katsir, 2002), him. 500.

28 Abdullah bin Ibrahim, Samahatu al-Islam Fi Mu’amalati Ghayri al-Muslimin, hlm.
5-6. (merupakan materi yang disampaikan dalam konferensi Internasional tentang “Sikap
Islam terhadap Terorisme” tahun 2004)

283



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

Madinah, hal pertama yang dilakukan Nabi Muhammad vyaitu
mempersatukan masyarakat Yatsrib untuk membuat kesepatan bersama yang
dikenal dengan Piagam Madinah. Kesepakatan ini bertujuan untuk bersama-
sama mempertahankan wilayah mereka dari setiap ancaman, dan juga untuk
melindungi kebebasan beragama dan beribadah.

Piagam Madinah mempersatukan umat Islam dan Yahudi untuk terikat
janji untuk saling menjaga keamanaan kota Yastrib. Dalam perjanjian itu
juga ditetapkan dan diakuinya hak kemerdekaan tiap-tiap golongan untuk
memeluk dan menjalankan agamanya. Kesepakatan ini merupakan salah satu
perjanjian politik yang memperlihatkan kebijaksanaan dan toleransi Nabi
Muhammad saw.* Perjanjian tersebut menjamin hak-hak sosial serta hak
religius untuk orang-orang Yahudi dan Muslim yang sama dan dalam tugas-
tugas tertentu. Instrumen ini sesungguhnya memperkuat status religius, sosial
dan politis orang-orang Yahudi dalam masyarakat.

Dalam kehidupan sosial, Rasulullah mengajarkan kepada pengikutnya
untuk berinteraksi dengan non-muslim dengan mengedepanan prinsip
kemanusiaan, kebaikan dan keadilan. Seperti yang terjadi antara Asma binti
Abu Bakar dengan ibunya, Qutailah. Suatu ketika Qutailah, datang untuk
mengunjungi putrinya dengan membawakan beberapa hadiah. Namun Asma’
tidak menerima pemberian tersebut, karena ibunya adalah seorang
musyrikah. Kemudian turun wahyu Surah al-Mumtahanah: 8 yang
memerintahkan untuk berbuat baik dan adil kepada orang-orang kafir yang
tidak memerangi umat Islam.?

4. Prinsip Toleransi dalam Islam

Agama Islam memulai dakwahnya dengan penuh kedamaian. Nabi
Muhammad menjadikan keteladanannya dalam berdakwah sebagai titik tolak
perubahan sosial di wilayah sekitar Arab. Salah satu dari bentuk keteladanan

2 Imam Munawir, Sikap Islam Terhadap Kekerasan, Damai, Toleransi dan Solidaritas
(Surabaya: Bina limu, 1984), him. 138-139.
% Jalaluddin al-Suyuthi, Lubab al-Nugiil ..., him. 260-261.

284



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

tersebut adalah toleransi yang dijunjung tinggi dalam berinteraksi antara
sesama muslim dan dengan non muslim.

Konsep toleransi merupakan solusi dalam membina interaksi yang
harmonis antar umat manusia. Namun toleransi tidak berarti membebaskan
orang untuk berlaku sekehendaknya. Diperlukan aturan dan batasan dalam
mewujudkan konsep ini. Toleransi dalam Islam memiliki beberapa prinsip.

Prinsip yang pertama, Al-hurriyyah al-diniyyah (kebebasan beragama
dan berkeyakinan). Kebebasan beragama dan berkeyakinan merupakan hak
dasar yang dimiliki setiap manusia. Allah SWT. membebaskan setiap
hambanya untuk menentukan pilihan keyakinannya. Melalui QS. al-Bagarah:
256, Allah juga melarang setiap tindakan pemaksaan untuk memilih agama
dan kepercayaan tertentu.

Thohir Ibnu *Asyur menjelaskan bahwa peniadaan ikrah (pemaksaan)
dalam ayat tersebut berarti larangan terhadap setiap pemaksaan untuk
memeluk agama. Sedangkan penggunaan huruf [a nafiah i al-jinsi
mengindikasikan tentang umumnya larangan tersebut. Pemaksaan agama
dengan berbagai macam caranya merupakan larangan dalam Islam. Karena
perkara iman bukan datang melalui pemaksaan, melainkan dengan proses
istidlal (pembuktian), nadr (penalaran), dan ikhtiyar (pemilihan).?®

Sir Thomas W. Arnold mengatakan bahwa kekuatan senjata bukan
merupakan faktor yang menentukan dalam perluasan agama Islam. Hal ini
diketahui dari fakta terjalinnya hubungan persahabatan antara orang-orang
Kristen dengan orang-orang Arab Muslim. Nabi sendiri sering mengadakan
perjanjian dengan beberapa suku yang beragama Kristen, di mana Nabi
memberikan perlindungan dan kebebasan untuk tetap menganut dan
mempraktekkan agama mereka serta perlindungan terhadap rumah suci.?’

2 Thahir Ibnu ‘Asyir, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, (Tunisia: Dar Tunisiyyah Li al-
Nasyr, 1984),, jilid 3, him. 26.

2" Imam Munawir, Sikap Islam Terhadap Kekerasan, Damai, Toleransi dan Solidaritas
(Surabaya: Bina limu, 1984), him. 142

285



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

Salah satu prinsip kebebasan beragama yaitu memahami dan menghargai
realitas perbedaan. Maka setiap perbedaanya haruslah dikomunikasikan
dengan cara yang baik dan bijak. Penistaan serta penghinaan terhadap ajaran
agama orang lain tentunya bertentangan dengan prinsip kebebasan beragama.
Dalam QS: al-An’am: 108 disebutkan secara tegas tentang larangan untuk
memaki pemeluk agama lain.

Kedua, al-insaniyyah (kemanusiaan). Manusia merupakan khalifatu fi
al-ardh (pemimpin di bumi). la diciptakan untuk hidup saling berdampingan
di atas perbedaan. Nabi Muhammad Saw. datang dengan risalah Islam yang
rahmatan li al-alamin (rahmat bagi seluruh alam). Kebaikan bagi seorang
muslim bukan hanya ditujukan kepada saudara seagamanya saja, tetapi juga
mencakup seluruh yang ada di bumi. Rasulullah Saw. bersabda:

Dari Abdullah bin Amru menyampaikan dari Nabi saw. (beliau

bersabda): "Para penyayang akan disayangi oleh Ar Rahman (Allah).

Sayangilah penduduk bumi maka kalian akan disayangi oleh siapa saja

yang di langit". (HR. Abu Dawud).?

Toleransi dalam Islam mengajarkan untuk menjaga nilai-nilai
kemanusiaan. Salah satu diantaranya adalah prinsip keadilan. Keadilan
hendaknya menjadi asas pertama dalam menciptakan kehidupan yang damai
dan harmonis. Keadilan mencakup persamaan di berbagai dimensi, terutama
dalam bidang hukum, politik dan keamanan.Tidak boleh melakukan
perbuatan yang diskriminatif, sehingga non-muslim tidak dapat memperoleh
hak yang semestinya diperolen.Juga memberikan kesempatan yang sama
dalam bekerja, berpolitik, dan berkontribus bagi negara.

Keadilan merupakan prinsip utama dalam mewujudkan nilai
kemanusiaan dalam kehidupan yang damai diantara manusia. Keadilan salah
satu wasilah untuk mengembalikan keteraturan dalam kehidupan. Yusuf
Qaradhawi menyebutkan seorang non-muslim yang hidup dalam komunitas
muslim wajib mendapatkan dua perlindungan. Pertama, al-himayah min al-

28 Ahmad Saharanfuri, Badzlu al-Majhud Fi ..... jilid 13, him. 344.

286



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

igtidai al-khariji (perlindungan dari ancaman eksternal). Seluruh masyarakat
mendapat perlakuan yang adil dan sama dalam perlindungan dari setiap
ancaman dari luar. Jika suatu saat terjadi peperangan, maka pemerintah wajib
melindungi seluruh penduduk tanpa melihat agamanya. Kedua, al-himayah
min al-dzulmi al-dakhili (perlindungan dari ancaman kedzaliman internal).
Setiap nonmuslim juga berhak mendapatkan perlindungan dari setiap
ancaman dari dalam negeri.”

Ketiga, al-wasathiyyah (moderatisme).Secara bahasa kata wasathiyyah
berasal dari kata -~ yang artinya tengah. Wasathiyyah yaitu berada di
pertengahan secara lurus dengan tidak condong ke arah kanan atau Kiri.
Penggunaan kata wasath disebutkan dalam QS. al-Bagarah: 143:

Dan demikian kami jadikan kalian (umat Islam) sebagai umat yang
pertengahan.

Imam al-Thabari menjelaskan makna wasath yaitu pertengahan antara
dua sisi. Ayat tersebut memerintahkan umat Islam untuk bersikap tawassuth
(moderat) dalam menjalankan agamanya, yaitu pertengahan antara ghuluwwu
(berlebihan) dan tagshir (menganggap mudah). Yang dimaksud ghuluwwu
yaitu sikap berlebihan yang ditunjukkan orang-orang Nasrani dalam tarhib
(menjadi rahib), dan pernyataan mereka terhadap Nabi Isa. Sedangkan
tagshir yaitu sikap orang Yahudi yang mudah mengganti kitab Allah dan
membunuh nabi-nabi mereka.*

Kata wasath didefiniskan Abdullah Yusuf Ali sebagai justly balanced
yang merupakan esensi ajaran Islam yang menghilangkan segala bentuk
ekstrimitas dalam berbagai hal. M. Quraish Shihab mengemukakan bahwa
awal mulanya kata wasath berarti segala sesuatu yang baik sesuai objeknya.
Sesuatu yang baik berada pada posisi dua ekstrim. Seperti kesucian

2 yusuf Qaradhawi, Ghairu al-Muslimin Fi al-Mujtama’i al-Islami, (Kairo: Maktabah
Wahbah, 1992), him. 11-12.

% Thabari, Tafsir al-Thabari: Jami al-Bayan ‘An Ta;wil ayi al-Qur’an, (Kairo: Dar
Ibnu al-Jauzi, 2008), Juz. 3. HIm. 142.

287



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

merupakan pertengahan antara kedurhakaan karena dorongan hawa nafsu
dengan ketidak mampuan melakukan hubungan seksual (disfungsi seksual).
Dari situ kata wasath berkembang maknanya menjadi tengah. Sedangkan di
Indonesia di kenal istilah wasit yang berakar dari kata yang sama dengan
wasath, yang menghadapi dua pihak dan berada di posisi tengah dengan
berlaku adil.**

5. Implementasi Toleransi dalam Masyarakat Indonesia

Berdasarkan kajian atas ayat Alquran dan hadis nabi berkenaan tentang
konsep toleransi dalam Islam, dirumuskan tiga nilai dasar yaitu al-hurriyah
al-diniyyah (kebebasan beragama), al-insaniyyah (kemanusiaan), dan al-
washatiyyah (moderat). Ketiga nilai toleransi Islam tersebut dipergunakan
untuk model implementasi toleransi di masyarakat Indonesia.

Pertama, implementasi al-hurriyah al-diniyyah (kebebasan beragama).
Kebebasan beragama merupakan hak yang dimiliki setiap manusia yang
paling asasi. Dalam prinsip maghéashid al-syariah, hifdzu al-din (menjaga
agama) disebut sebagai asas pertama dalam tujuan pensyari’atan. Dalam
Undang-Undang Dasar 1945, kebebasan beragama merupakan hak asasi
manusia dan dijamin pelaksanaannya oleh negara. Pasal 29 ayat 2%
disebutkan: “negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk
memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut agamanya
dan kepercayaannya itu™.

Terwujudnya kebebasan beragama merupakan syarat utama dalam
membina kehidupan yang toleran dan harmonis antar sesama. Kebebasan
beragama meliputi kebebasan untuk meyakini dan menjalankan prinsip
agamanya dengan aman dan tanpa intimidasi. Ketiadaan kebebasan beragama
dalam kehidupan akan mengantarkan masyarakat kepada terjadinya konflik
sosial.

3L Ali Nurdin, Qur’anic Society; Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal dalam Al-
Qur’an, (Jakarta: Erlangga, 2006), him. 106.
%2 http://jdih.pom.go.id/uud1945.pdf

288



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

Faktanya implementasi kebebasan beragama di Indonesia belum begitu
menggembirakan. Masih banyak didapati konflik-konflik horizontal diantara
masyarakat, baik konflik internal umat Islam maupun konflik antar pemeluk
agama. Konflik yang paling hangat yaitu antara pengikut aliran Syi’ah dan
Ahlusunnah, serta persekusi terhadap jama’ah Ahmadiyah. Sedangkan
konflik antar pemeluk agama lebih banyak antara umat Islam dan Kristen.

Berdasarkan laporan yang dipublikasikan oleh the Wahid Institute tahun
2013 tentang “Kebebasan Beragama” menyebut sepanjang Januari-Desember
2013 terdapat sebanyak 245 kasus atau peristiwa intoleransi. Dari intimidasi,
penyesatan, pelarangan, hingga serangan fisik. Tahun 2012, kasusnya
berjumlah 278 pelanggaran. Sedangkan pada tiga tahun sebelumnya berturut-
turut sebanyak 121 (2009), 184 (2010), dan 267 (2011).** Sedangkan
menurut Franz Magnis Suseno, pada tahun 90-an ada sekitar 600 gereja yang
dirusak. Selain itu juga terdapat serangan-serangan terhadap gereja-gereja di
Situbondo, Tasikmalaya, Rengasdengklok, dan juga di wilayah lainnya.**

Negara harus hadir menjamin terlaksananya kebebasan beragama sesuai
amanat UUD 1945, terutama kepada kelompok minoritas. Hal ini
dikarenakan, mereka paling rentan dirampas kebebasan beragamanya. Selain
itu, pemerintah juga perlu memfasilitasi terselenggaranya dialog dan diskusi
internal agama, ataupun antar pemeluk agama. Dengan dialog akan membuka
simpul-simpul keruwetan hubungan antar sesama.

Munculnya konflik bisa jadi disebabkan problem komunikasi. Banyak
kasus konflik terjadi hanya dikarenakan adanya problem komunikasi.
Misalnya pendirian tempat ibadah dan pelaksanaan ritual keagamaan di suatu
tempat yang bisa jadi membuat tidak nyaman masyarakat sekitarnya.
Dengan berdialog dapat menghilangkan hambatan komunikasi, serta
ditemukannya solusi yang mutual understading (saling pengertian).

% Alamsyah, (In) Toleransi ... him 14.
% Nur Syam, Tantangan Multikulturalisme Indonesia, (Yogyakarta: Kanisius, 2009),
him. 50.

289



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

Berdialog berbeda dengan berdebat. Dialog mencoba untuk menemukan
kalimatun sawa (titik temu), bukan titik beda. Sedangkan berdebat sering
menjurus kepada sikap superioritas dan mempertahankan argumentasi yang
besifat apologis. Kadang debat bukan mengurai masalah, justru memperlebar
masalah. Debat tentunya lebih tepat jika diselenggarakan dalam kerangka
ilmiah dan akademik, dan bukan menjadi konsumsi publik. Karena
masyarakat umum bisa jadi awam terhadap beragam teori dan konsep yang
berbeda. Sehingga dikhawatirkan akan memunculkan salah faham.

Kedua, implementasi al-insaniyyah (kemanusiaan). Agama Islam datang
membawa visi kemanusiaan. Visi Islam tentang kemanusiaan universal
terlihat dari tujuan diutusnya Nabi Muhammad Saw. seperti yang
disampaikan dalam Surah al-Anbiya ayat 21 yaitu wa ma arsalnéka illa
rahmatan lil *alamin (tidaklah Aku mengutusmu wahai Muhammad kecuali
sebagai rahmat bagi seluruh alam). Kerahmatan yang diberikan bukan hanya
terbatas kepada umat Islam, tetapi juga kepada seluruh penduduk di alam
semesta. Agama merupakan aspek transenden yang mengajarkan tentang nilai
moralitas yang tinggi untuk mengatur kehidupan manusia. Agama mengatur
kehidupan antar manusia dalam pigura humanitas. Mementingkan manusia
merupakan inti dari ajaran Islam. Oleh karena itu, di dalam teks Islam secara
ontologis mengajarkan tentang humanitas yang rahmatan lil alamin..®

Islam datang dengan membawa misi kemanusiaan. Ajarannya
menekankan kepada semangat egalitarianisme atau persamaan rasa
kemanusiaan sebagai bentuk perlawanan terhadap perbudakan dan kejahatan
kemanusiaan. Pada masa Jahiliyah, manusia kelas rendah mendapatkan
perlakuan yang tidak manusiawi. Mereka hanya dihargai setingkat lebih
tinggi dari hewan. Mereka diperjual belikan oleh para tuannya.

Masyarakat Indonesia dahulu juga merasakan nasib sebagai bangsa yang
tertindas. Kemanusiaannya dirampas oleh para kaum penjajah. Saat ini,

% Nur Syam, Tantangan Multikulturalisme Indonesia ... him. 37.

290



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

seluruh masyarakat Indonesia telah menikmati kemerdekaan. Maka sebagai
sesama anak bangsa haruslah mendapatkan kesetaraan hak menikmati
kemerdekaan. Meskipun umat Islam menjadi penduduk mayoritas di negeri
ini, bukan berarti kemerdekaan Indonesia hanya menjadi milik pribadi umat
Islam saja. Kemerdekaan juga milik semua bangsa yang terdiri atas beragam
suku, agama, dan golongan. Salah satu bentuk kemerdekaan tersebut yaitu
implementasi nilai-nilai kemanusiaan, sebagaimana yang tercantum dalam
Pancasila sila kedua yaitu “kemanusiaan yang adil dan beradab.

Sebagai penduduk mayoritas di Nusantara semestinya umat Islam tidak
lagi sibuk mempersoalkan hubungan Islam, ke-Indonesiaan, dan
kemanusiaan. Ketiga konsep itu haruslah ditempatkan dalam satu bingkai,
sehingga Islam yang dikembangkan di Indonesia adalah sebuah Islam yang
ramah, terbuka, inklusif, dan mampu memberi solusi terhadap masalah-
masalah besar bangsa dan negara. Sebuah Islam yang dinamis dan yang
memberikan keadilan dan perlindungan kepada semua orang di negeri ini
tanpa diskriminasi, apa pun agama yang diikutinya atau tidak diikutinya. Dan
sebaliknya, Islam akan terlihat menakutkan jika ditampilan dengan wajah
garang oleh segelintir orang dengan penuh retorika kebencian, dan berbicara
atas nama Tuhan.*®

Ketiga, implementasi al-washathiyyah (moderatisme). Sikap dan
perilaku intoleransi berhubungan erat dengan nalar epistemologi seseorang.
Jika diidentifikasi beberapa aksi anarkisme dan terorisme yang terjadi di
Indonesia, memiliki tipologi yang hampir serupa, yaitu berakar pada ideologi
radikalisme. Radikalisme, anarkisme, dan terorisme merupakan tiga hal yang
saling berhubungan erat. Ketiganya juga merupakan sumber masalah
munculnya intoleransi. Maka untuk mencegah paham tersebut, perlu selalu
dikampanyekan tentang pentingnya Islam moderat.

% Ahmad Syafi’l Maarif, Islam Dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan;
Sebuah Refleksi Sejarah, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2009), him. 15.

291



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

Ideologi radikalisme agama saat ini memang sedang menuai zamannya,
setelah sekian lama gerakan ini dicekal di era Orde Baru. Ketika
dikembangkan nuansa politik keterbukaan, mereka juga berlomba untuk
mengaktualkan diri secara maksimal. Kehadirannya juga tidak dapat ditolak
oleh siapa pun. Dengan strategi membaur dengan masyarakat, mereka bisa
melakukan penetrasi ke jantung institusi keagamaan, sosial, dan politik.*’

Diantara ciri-ciri radikalisme sebagaimana yang disampaikan oleh
Syahrin Harahap, yaitu pertama, tekstualis (literalis), kaku (rigid) dalam
bersikap dan memahami teks-teks suci. Cara memahami teks yang rigid dan
tekstualis itu mengakibatkan kesimpulan yang melompat (jumping to
conclusion). Kedua, ektrem, fundamentalis dan ekslusif. Hal ini didasarkan
pada sikapnya yang kaku dan tidak terbuka terhadap ruang dialog dan
kompromi. Pandangan ini beranggapan bahwa doktrin merupakan inti agama
yang paripurna. Ketiga, anarkisme yang menghalalkan kekerasan untuk
mencapat tujuan. Keempat, tauhidiyyah hakimiyyah, mudah menghakim
orang lain dengan label kafir.*®

Menjamurnya paham radikalisme dikarenakan mulai tergusurnya
paradigma penalaran (burhani) oleh pendekatan tekstualis (bayani) dalam
interpretasi teks-teks agama. Paradigma tekstualis ini berusaha menundukkan
realitas sosial yang terus berubah dalam dunia teks tanpa memperhatikan
konstruksi-konstruksi sosial. Setiap kebenaran harus diderivasi dari
tektualitas teks dan bersifat tunggal. Monopoli pemahaman keberagaman ini
menyeret ekspresi dan pengalaman Islam dalam wajah yang tunggal,
disamping kebudayaan yang homogen.*

Ber-Islam secara moderat merupakan prinsip yang penting dalam
mewujudkan toleransi beragama. Seseorang perlu memposisikan dirinya

3" Nur Syam, Tantangan Multikulturalisme Indonesia .... him. 42.

% Syahrin Harahap, Upaya Kolektif Mencegah Radikalisme dan Terorisme, (Depok:
Siraja, 2017), him. 23-25.

¥ Fajar Riza Ul Hag, Membela Islam, Membela Kemanusiaan, (Bandung: PT Mizan
Pustaka, 2017), him. 5.

292



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

berada di tengah dengan menghindarkan diri dari pemikiran yang ektrem,
baik ektrem kanan maupun Kiri. Bersikap moderat tidak hanya menampilkan
aspek formal, akan tetapi juga sisi esensi dan substansi dalam beragama.
Berbeda dengan radikalisme yang lebih mengedepankan aspek formal saja.
Hal ini nampak dari simbol-simbol agama yang dipertunjukkan. Gaya bahasa
dan gaya berpakaian yang semuanya bercorak ke-Araban.

Ketidakpahaman tentang tsawabit (mutlak) dan mutaghayyirat (relatif),
ushdl (dasar) dan furd (cabang) sangat berkorelasi positif terhadap tumbuh
kembang fundamentalisme dan radikalisme dalam agama. Perlu dibedakan
antara Islam dan ke-Islaman. Islam merupakan ajaran yang bersifat gathy
(absolut) dan tsabat (mutlak) seperti Al-Quran dan Hadis, sedangkan
keislaman bersifat dzanni (relative) karena berkenaan tentang interpretasi
manusia terhadap ajaran agamanya seperti ilmu kalam, fikih dan tafsir.
Karena itu, umat Islam tidak perlu mensakralkan dan memutlakan ijtihad.

Untuk membangun pemahaman Islam yang moderat, perlu menempatkan
kembali paradigma tafsir sosial Islam yang mengedepankan pemaknaan
dinamis, progresif, dan toleran. Dunia teks dan realitas berkorelasi
merupakan dua hal yang tidak bisa dipisahkan. Dunia teks dan realitas sosial
empirik berelasi secara mutual dan kritis tanpa harus saling mensubordinasi
satu sama lain. Paradigma hermeneutik sosial akan memicu pluralitas
pemaknaan dalam relasi teks dan konstruksi sosial, kemudian mengikis pola
pikir superior dalam menyikapi perbedaan dan kemajemukan budaya.*°

C. Penutup

Hidup aman dan damai merupakan cita-cita dari seluruh umat manusia.
Maka untuk mewujudkan hal tersebut diperlukan konsep toleransi. Dalam
Islam, konsep toleransi tersebut diinternalisasikan melalui interpretasi
terhadap Alquran dan hadis. Dalam membaca keduanya tidak bisa hanya

0 Fajar Riza Ul Hag, Membela Islam... him. 6.

293



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

semata dari sisi tekstualnya saja. Tetapi juga perlu diperhatikan antara teks
dan realitas sosial. Dari interpretasi terhadap teks-teks tersebut disimpulkan
tiga konsep dasar toleransi menurut Islam, diantaranya adalah kebebasan
beragama (al-hurriyyah al-diniyyah), kemanusiaan (al-insaniyyah), dan
moderatisme (al-washatiyyah).

Masyarakat Indonesia yang mayoritas muslim perlu
mengimplementasikan  ketiga  konsep  tersebut dalam  kehidupan
bermasyarakat, sehingga terwujudlah toleransi antar sesama. Terwujudnya
toleransi beragama tidak mungkin tiba-tiba turun dari langit. Seluruh pihak
termasuk tokoh agama, pemerintah dan masyarakat memiliki andil dalam
mewujudkan situasi yang aman dan damai. Para tokoh agama perlu
menyampaikan pemahaman keagamaan yang moderat, inklusif yang siap
menerima perbedaan dan keragaman dalam kehidupan ini. Masyarakat perlu
membekali diri dengan kemampuan literasi informasi, sehingga tidak mudah
diprofokasi. Pemerintah juga harus memainkan peran sosial dalam
mewujudkan kehidupan yang toleran dengan menjamin terwujudnya
kebebasan beragama dan menindak tegas para pelaku anarkis dan teroris.

DAFTAR PUSTAKA

Buku

Abadi, Fairuz. (2008). al-Qamus al-Mukhith, Kairo: Dar el-Hadits.

Adil, Nuruddin. (2007). Mujadalatu Ahli al-Kitab Fi al-Qur’an wa al-Sunnah
al-Nabawiyyah, Riyadh: Maktabah al-Ruysd.

Ahmad. (T.th). Musnad Imam Ahmad, Beirut: Muassasah al-Risalah.

Ajibah, Ali Ahmad. (2004). Nasoro Najran: Baina al-Mujadalati Wa al-
Mubahalati, Kairo: Dar al-Afaq al-Arabiyyah.

Alamsyah. (2018). (In) Toleransi-Memahami Kebencian dan Kekerasan Atas
Nama Agama, Jakarta: PT Elex Media Komputindo.

Al-Maududi, Abu al-A’la, (1980). Al-Islam fi Muwadajihati al-Tahaddiyat al-
Mu’ashirah, Kuwait: Dar al-Qalam.

294



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

Al-Suyuthi, Jalaluddin. (2002). Lubab al-Nugil Fi Asbabi al-Nuzil, Beirut:
Muassasah al-Kutub al-Tsaqgafiyyah.

Al-Wahidi, Abul Hasan Ali bin Ahmad. (1991). Asbabu Nuzili al-Qur’an,
Beirut: Dar el-Kutub.

Bukhari. (2002). Shahih Bukhari, Beirut: Dar Ibnu Katsir.

Faris, Ibnu. (1402 H). Mu’jam Magayis al-Lughoh, Mesir: Maktabah al-
Khaniji.

Harahap, Syahrin. (2017). Upaya Kolektif Mencegah Radikalisme dan
Terorisme, Depok: Siraja.

Hasrullah, (2009). Dendam Konflik Poso (Periode 1998-2001), Jakarta:
Kompas Gramedia.

Ibnu ‘Asytr, Thohir. (1984). Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir,Jilid 2, Tunisia:
Dar Tunisiyyah Li al-Nasyr.

Imarah, Muhammad. (2005). al-Samahah al-Isidmiyyah: Hagiqatu al-Jihad,
Wa al-Qital, Wa al-Irhab, Kairo: Maktabah Syuruq al-Dauliyyah.

Maarif, Ahmad Syafi’l. (2009). Islam Dalam Bingkai Keindonesiaan dan
Kemanusiaan; Sebuah Refleksi Sejarah, Bandung: PT. Mizan Pustaka.

Munawir, Imam. (1984). Sikap Islam Terhadap Kekerasan, Damai, Toleransi
dan Solidaritas, Surabaya: Bina IImu.

Nurdin, Ali. (2006). Qur’anic Society; Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal
dalam Al-Qur’an, Jakarta: Erlangga.

Qaradhawi,Yusuf. (1992). Ghairu al-Muslimin Fi al-Mujtama’i al-Islami,
Kairo: Maktabah Wahbah

Ramadhan, Muhammad. (2017). Kontestasi Agama dan Politik, Yogyakarta:
LKIS.

Ridha, Rasyid. (1984). Tafsir al-Mannar, juz. 11, Kairo: Dar al-Mannar.

Riza Ul Haqg, Fajar. (2017). Membela Islam, Membela Kemanusiaan,
Bandung: PT Mizan Pustaka.

Saharanfuri, Ahmad. (2006). Jilid 10. Badzlu al-Majhud Fi Halli Sunan Abi
Dawud, India: Markaz Syeikh Abu Hasan an-Nadawi.

, Jilid 13. Badzlu al-Majhud Fi Halli Sunan Abi
Dawud, India: Markaz Syeikh Abu Hasan an-Nadawi.

Syam, Nur. (2009). Tantangan Multikulturalisme Indonesia, Yogyakarta:
Kanisius.

Thabari. (2008). Tafsir al-Thabari: Jami al-Bayan ‘An Ta;wil ayi al-Qur’an,
Kairo: Dar Ibnu al-Jauzi.

Thantawi, Muhammad. (2007). al-Tafsir al-Wasith Li al-Qur’an al-Karim,
Jilid 1, Kairo: Dar Sa’adah.

295



Jurnal Madaniyah, Volume 9 Nomor 2 Edisi Agustus 2019 ISSN (printed) : 2086-3462
Moh. Fuad Al Amin M. Rosyidi, Konsep Toleransi dalam ISSN (online) :2548-6993
Islam dalam Implementasinya di Masyarakat Indonesia

Jurnal & Website

ST. Aisyah BM, (2014). Konflik Sosial Dalam Hubungan Antar Umat
Beragama, Jurnal Dakwah Tabligh UIN Alaudin Makassar, Vol 15. No.
2 Tahun 2014.

https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-
terjadi-di-asia-tenggara

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleran

http://jdih.pom.go.id/uud1945.pdf

296


https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-asia-tenggara
https://nasional.tempo.co/read/898613/konflik-atasnama-agama-berpotensi-terjadi-di-asia-tenggara
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/toleran

	OK 143-514-3-CE - Aziz Muzayin - 170-183
	OK 144-515-2-CE - Cintami Farmawati 184-202
	OK 148-521-1-CE - Sarja 203-216
	OK 149-527-1-CE - Ulfa Kesuma 217-236
	OK 153-528-1-CE - Marwansyah, Ahmad Wahyu Hidayat 237-250
	OK 175-520-1-CE - Suriadi, Kamil, Mujahidin 251-267
	OK 182-481-1-RV - Mochamad Afroni 268-276
	OK 184-516-1-CE - Mohammad Fuad Al Amin Mohammad Rosyidi 277-296
	OK 197-524-1-CE - Dian Rif’iyati 297-312

