
Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

108 

MEMBONGKAR KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK 

IBNU MISKAWAIH 

Nisrokha1 
nisrokha@stitpemalang.ac.id  

 

Abstrak 

 

Nama Lengkap Ibnu Miskawaih adalah Abu Ali Al Khazin Ahmad Ibn 

Muhammad Ibn Ya’kub Miskawaih. Gelar lainnya adalah Al Khazin 

yang berarti bendaharawan, disebabkan pada masa Adhud Al Daulah 

dari Bani Buwaih ia memperoleh kepercayaan sebagai bendahara. Ibnu 

Miskawaih terkenal sebagai seorang pemikir muslim yang produktif, 

salah satunya adalah teori etika yang bersumber pada filsafat Yunani, 

peradaban Persia, ajaran syariat islam dan pengalaman pribadi yang 

banyak dipengaruhi ajaran Plato dan Aristoteles serta Galen. Usaha 

Miskawaih adalah mempertemukan ajaran syariat islam dengan teori-

teori etika dalam filsafat. Ibnu Miskawaih memberikan pengertian 

karakter (khuluk) adalah keadaan jiwa seseorang yang mendorong 

untuk melakukan sesuatu perbuatan tanpa melalui pertimbangan fikiran 

terlebih dahulu. Tujuan pendidikan akhlak yang dirumuskan oleh Ibnu 

Miskawaih adalah terwujudnya sikap batin yang mampu mendorong 

secara spontan untuk melahirkan semua perbuatan yang bernilai baik 

sehingga dapat mencapai kesempurnaan dan memperoleh kebahagiaan 

sejati dan sempurna. Ibnu Miskawaih menyebutkan tiga hal pokok 

sebagai materi pendidikan akhlak yaitu Pertama, Materi-materi yang 

wajib bagi kebutuhan tubuh manusia, Kedua Materi-materi yang wajib 

bagi jiwa, Ketiga Materi-materi yang wajib bagi hubungannya dengan 

sesama manusia. 

 

Kata Kunci: Ibnu Miskawaih, Pendidikan Akhlak. 

 

 

A. PENDAHULUAN  

Nama Lengkap Ibnu Miskawaih adalah Abu Ali Al Khazin Ahmad Ibn 

Muhammad Ibn Ya’kub Miskawaih, Sebutan namanya yang lebih mashur 

adalah Miskawaih atau Ibnu Miskawaih. Nama tersebut diambil dari nama 

 

1 Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Pemalang 

mailto:nisrokha@stitpemalang.ac.id


Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

109 

kakeknya yang semula beragama majusi (Persia) kemudian masuk islam.2 

Gelarnya adalah Abu Ali yang diperoleh dari nama sahabat Ali yang bagi 

kaum Syi’ah dipandang sebagai pemimpin umat islam sepeninggalnya. Dari 

gelar ini tidak salah apabila orang menyebutnya sebagai orang syi’ah. Gelar 

lainnya adalah Al Khazin yang berarti bendaharawan, disebabkan pada masa 

Adhud Al Daulah dari Bani Buwaih ia memperoleh kepercayaan sebagai 

bendahara.3 

Ibnu Miskawaih lahir di Kota Ray (Iran) pada 320 H dan wafat di 

Asfagan pada 9 Syafar 421 H (16 Februari 1030 M).4 Ayahnya Abu Syuja’ 

Buwaih adalah pemimpin suku yang amat gemar berperang dan kebanyakan 

pengikutnya adalah berasal dari daerah pegunungan Dailan Persia, di daerah 

pegunungan pantai selatan laut Waswain yang merupakan pendukung 

keluarga Saman.5 

Pendidikan Ibnu Miskawaih tidak berbeda dari kebiasaan anak menuntut 

ilmu pada masanya, yaitu bermula dengan belajar membaca, menulis, 

mempelajari Al Qur’an dan dasar-dasar bahasa Arab, Nahwu dan Arrudh 

(Ilmu membaca dan menulis syair), Mata pelajaran dasar tersebut diberikan 

di surau-surau.6 Setelah Ilmu dasar ilmu itu diberikan, anak-anak baru 

diberikan pelajaran ilmu fiqh, hadist, Sejarah (Persi, Arab, dan India), 

Matematika juga ilmu praktis seperti musik, bermain catur dan furusiah 

(Kemiliteran). Meskipun Ibnu Miskawaih tidak mengikuti pelajaran privat 

karena ekonomi keluarga yang tidak mampu untuk mendatangkan guru 

terutama untuk pelajaran lanjut yang biayanya mahal. Perkembangan ilmu 

Ibnu Miskawaih diperoleh melalui jalan membaca buku pada saat menjadi 

 
2 Muhaimin, Tadjab Abd, Mudjib, Dimensi Studi Islam, (Surabaya: Abdi Tama, 1994), 

hlm. 302. 

3 A. Musthofa, Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 1997), hlm. 166. 

4 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1999), hlm. 56. 

5 A. Musthofa, Filsafat Islam, hlm. 166-167. 

6 Ghozali Munir, Jurnal Penelitian Wali Songo, (Semarang: Pusat Penelitian IAIN 

Walisongo, 1998), hlm. 47. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

110 

pustakawan Ibn Al Amid, Menteri Rukn Al Daulah yang akhirnya menjadi 

bendaharawan Adhud Al Daulah.7 

Ibnu Miskawaih terkenal sebagai seorang pemikir muslim yang 

produktif, ia telah banyak menghasilkan karya tulis tapi hanya sebagian kecil 

yang sekarang masih ada.8 Adapun karya – karya Ibnu Miskawaih yang dapat 

terekam diantaranya adalah:9 

1. Al Fauz Al Akbar (Kemenangan Besar) 

2. Al Fauz Al Asgar (Kemenangan Kecil) 

3. Tajarib Al Umam (Pengalaman bangsa-bangsa, sebuah sejarah tentang 

banjir besar yang ditulis pada tahun 369 H/ 979 M) 

4. Uns Al Faraid (Kesenangan yang tiada taranya : Kumpulan anekdot, 

syair, peribahasa dan kata-kata mutiara) 

5. Tartib Asa’adah (tentang akhlak dan politik) 

6. Al Musthofa (yang terpilih syair-syair pilihan) 

7. Jawidan Khirad (Kumpulan ungkapan bijak) 

8. Al Jami’ (Tentang Jama’ah) 

9. As Syiar (Tentang aturan hidup) 

10. Kitab Asyirabah (Tentang minuman) 

11. Tahdzib Al Akhlak (Pembinaan Akhlak) 

12. On The Simple Drugs Tentang Kedokteran) 

13. On The Composition of The Bajats (Seni Memasak) 

14. Risalah Fi Al Lazdzat Wa Alam Fi Jauhar Al Nafs (Naskah di Istambul, 

Raghib Majmumah No. 1436, Lembar 57 a – 59 a) 

15. Aj Wibah Wa Asi’lah Fi Al Nafs Wal Aql (dalam majmu’ah tersebut 

diatas dalam Raghib di Istambul) 

16. Al Jawab Fi Masa’il Al Tsalats (Naskah di Teheran, Fihris Maktabat Al 

Majlis, II, No. 634 (31) 

 
7 A. Musthofa, Filsafat Islam, hlm. 168. 

8 Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam 2, Cet.2, (Jakarta: Ichtiar Baru 

Van Hoeve, 1994), hlm. 162. 

9 A. Musthofa, Filsafat Islam, hlm. 58. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

111 

17. Risalah Fi Jawab Fi Su’ul Ali bin Muhammad abu Hayyan al Shufi fi 

Haqiqat Al Aql (Perpustakaan Mashdad di Iran) 

18. Thaharat Al Nafs (Naskah di Koprulu , Istambu) 

 

B. PEMBAHASAN 

Teori etika Ibnu Miskawaih bersumber pada filsafat Yunani, peradaban 

Persia, ajaran syariat islam dan pengalaman pribadi. Pengaruh Plato dan 

Aristoteles serta Galen amat jelas dalam teori etika ibnu Miskawaih. Usaha 

Miskawaih adalah mempertemukan ajaran syariat islam dengan teori-teori 

etika dalam filsafat.10 

Pemikiran Ibnu Miskawaih di dalam pendidikan akhlak termasuk salah 

satunya yang mendasari konsepnya dalam bidang pendidikan.11 Konsep 

moral Ibnu Miskawaih sangat berhubungan erat dengan masalah roh, ia 

mempersamakan pembawaan roh dengan kebajikan-kebajikan yang 

mempunyai tiga macam pembawaan yaitu rasionalitas, keberanian, dan 

hasrat.Disamping itu ruh juga mempunyai tiga macam kebajikan yang saling 

berkaitan yaitu kebijaksanaan, keberanian dan kesederhanaan.12 

1. Pengertian Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih 

Kata akhlak secara etimologi berasal dari bahasa Arab yaitu Akhlak 

bentuk jamak dari khuluqun yang berarti tabiat, budi pekerti dan 

kebiasaan. Secara terminologi Ibnu Miskawaih memberikan pengertian 

karakter (khuluk) adalah keadaan jiwa seseorang yang mendorong untuk 

melakukan sesuatu perbuatan tanpa melalui pertimbangan fikiran terlebih 

dahulu.13  

Keadaan ini ada dua jenis, pertama yaitu alamiah dan bertolah dari 

watak, misalnya pada seseorang yang gampang sekali marah karena hal 

 
10 A. Musthofa, Filsafat Islam, hlm. 85. 

11 A. Musthofa, Filsafat Islam, hlm. 175. 

12 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam, (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2000), hlm. 8. 

13 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, hlm. 102. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

112 

yang paling kecil atau takut menghadapi insiden yang sepele. Kedua, 

tercipta melalui kebiasaan dan latihan pada mulanya keadaan ini terjadi 

karena dipertimbangkan dan dipikirkan terlebih dahulu, namun 

kemudian melalui praktis terus menerus menjadi karakter.14  

Ibnu Miskawaih menolak sebagian pendapat dari pemikiran Yunani 

yang mengatakan akhlak berasal dari watak tidak mungkin diubah, oleh 

karena itu Ibnu miskawaih menegaskan kemungkinan perubahan akhlak 

itu terutama melalui pendidikan.15 Manusia dapat berusaha mengubah 

watak kejiwaan pembawaan fitrahnya yang tidak baik menjadi baik, 

manusia dapat mempunyai khuluk yang bermacam-macam baik secara 

cepat maupun lambat. Hal ini dapat dibuktikan pada perubahan-

perubahan yang dialami anak dalam masa pertumbuhannya dari suatu 

keadaan kepada keadaan lain sesuai dengan lingkungan yang 

mengelililinya dan macam pendidikan yang dialaminya.  

Miskawaih menetapkan kemungkinan manusia mengalami 

perubahan-perubahan khuluk. Dari segi itulah maka diperlukan adanya 

aturan-aturan syariat, nasihat-nasihat dan berbagai macam ajaran 

terhadap adap sopan santun. Adanya itu semua memungkinkan manusia 

dengan akalnya untuk memilih dan membedakan mana yang seharusnya 

dilakukan dan mana yang seharusnya ditinggalkan. Dari sini pula 

Miskawaih memandang penting arti pendidikan dalam lingkungan bagi 

manusia dalam hubungannya dengan pembinaan Akhlak.16  

Pembahasan Akhlak berkaitan dengan jiwa, maka Ibnu Miskawaih 

berpendapat bahwa jiwa (ruh) itu jauhar (elemen) yang hidup kekal tidak 

menerima mati dan binasah.17 Jiwa berbeda dengan materi karena jiwa 

 
14 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, Terj. Helmi Hidayat, Menuju kesempurnaan 

Akhlak, (Jakarta: Mizan, 1994), hlm. 56. 

15 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, hlm. 61. 

16 A. Musthofa, Filsafat Islam, hlm. 177-178. 

17 Zainal Arifin Abbas, Perkembangan Pikiran Terhadap Agama, (Jakarta: Pustaka al-

Husna, 1984), hlm. 306. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

113 

dapat menangkap peristiwa baik yang material atau spiritual ataupun 

mental yang memiliki pengetahuan rasional bawaan.18  

Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa jiwa manusia mempunyai tiga 

macam kekuatan: 

a. Fakultas Berpikir (Al Quwwah Al Natiqoh) 

Merupakan fakultas tertinggi, biasa disebut fakultas raja, Merupakan 

fungsi jiwa tertinggi kekuatan berfikir melihat fakta.19, Fakta 

disebutkan bahwa kepekaan dalam melihat situasi dan kondisi yang 

terjadi disekitarnya. Sebagai khususiyah dari jiwa yang cerdas 

mempunyai sifat adil, harga diri , berani, pemurah, berani dan 

cinta.20 

b. Fakultas Nafsu Syahwiyah 

Disebut fakultas binatang, pada fakultas ini memiliki sifat pengecut, 

boros, sombong, penipu, suka mengolok-olok, hina dina dan 

sebagainya.21 

c. Fakultas Amarah (Al Quwwah Al Ghodhobiyah) 

Ibnu Miskawaih menyebutkan bahwa fakultas ini disebut fakultas 

binatang buas, yang akan menimbulkan keberanian menghadapi 

resiko ambisi pada kekuasaan, kedudukan dan kehormatan.22  

Jika ketiganya itu terjadi keharmonisan, maka akan terjadi 

keutamaan pada manusia. Keharmonisan ketiga hal itu diperlukan yang 

kemudian menimbulkan keutamaan lainnya yaitu kearifan (Hikmah),23 

 
18 C. A. Qadir, Filsafat dan Ilmu Pengetahuan Dalam Islam, (Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia, 1989), hlm. 214. 

19 Busyairi Madjidi, Al Jami’ah: Jurnal Ilmu Pengetahuan Agama Islam, (Yogyakarta: 

IAIN Sunan Kalijaga, 1995), hlm. 51 

20 Hamzah Yakub, Etika Islam, (Bandung: Diponegoro, 1983), hlm. 89. 

21 Depag RI, Ensiklopedi Islam di Indonesia, (Jakarta: Dirjen Pembinaan Kelembagaan 

Agama Islam, 1987/1988), hlm. 353. 

22 Busyairi Madjidi, Al Jami’ah: Jurnal Ilmu, hlm. 51. 

23 Menurut Busyairi Madjidi, Al Jami’ah: Jurnal Ilmu, hlm. 52-53., Al-Hikmah 

(kebijaksanaan) adalah fadhilah keutamaan, sifat utama dari natiqoh, jiwa pikir kritis, 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

114 

keberanian (syaja’ah),24 kesederhanaan (iffah),25 dan keseimbangan (Al 

Adlalah).26 Keempat keutamaan akhlak tersebut merupakan pokok atau 

induk akhlak yang mulia.  

 

2. Tujuan Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih 

Tujuan pendidikan akhlak yang dirumuskan oleh Ibnu Miskawaih 

adalah terwujudnya sikap batin yang mampu mendorong secara spontan 

untuk melahirkan semua perbuatan yang bernilai baik sehingga dapat 

mencapai kesempurnaan dan memperoleh kebahagiaan sejati dan 

sempurna.27 

Kesempurnaan manusia menurut Ibnu Miskawaih ada dua macam 

karena ada fakultas yang dimilikinya yaitu fakultas kognitif dan fakultas 

praktis. Kalau seseorang menguasai kedua bagian ini maka ia akan 

memperoleh kebahagiaan puncak. Kesempurnaan manusia yang terdiri 

dari 2 bagian, yaitu melalui : 

a. Fakultas Kognitif yaitu dengan fakultas ini akan memunculkan 

pengetahuan terwujudlah bila mendapatkan pengetahuan sedemikian 

sehingga persepsinya, wawasan dan kerangka berpikirnya akurat. 

 
analitis, untuk mengetahui segala yang ada karena keberaannya atau untuk hal ikhwal 

keTuhanan dan hal ikhwal kemanusiaan. 

24 Busyairi Madjidi, Al Jami’ah: Jurnal Ilmu, hlm. 52-53., As syaja’ah (keberanian) 

adalah sifat keutamaan pada jiwa ghodobiyah. Sifat ini nampak pada manusia ketika jiwa ini 

dikendalikan oleh sifat utama Al Hikmah dan digunakan sesuai akal pikiran untuk 

menghadapi masalah-masalah yang beresiko, umpamanya tidak gentar dalam menghadapi 

perkara-perkara yang menakutkan. 

25 Busyairi Madjidi, Al Jami’ah: Jurnal Ilmu, hlm. 52-53., Iffah (kesucian diri) adalah 

sifat utama pada pengindraan nafsu syahwat, Al Hissyu Syahwani nampak pada waktu 

seseorang men gendalikan nafsu dengan mempertimbangkan yang sehat sehingga dia tidak 

tunduk pada nafsunya itu. 

26 Busyairi Madjidi, Al Jami’ah: Jurnal Ilmu, hlm. 52-53., Al adlalah (keseimbangan) 

adalah sifat utama pada jiwa sebagai produk dari integrasi (ijtima’) yang serasi dari tiga 

unsur jiwa yang telah disebut, Al Hikmah merupakan faktor yang dominan. Sifat ini 

membawai persaudaraan, kerukunan, silaturahmi 

27 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, hlm. 11. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

115 

Dengan demikian dia tidak akan melakukan dalam kesalahan dalam 

keyakinannya dan tidak meragukan suatu kebenaran. Dengan 

mengetahui maujud-maujud, dimana dia bergerak maju secara 

sistematis, dia mencapai pengetahuan ilahi yang merupakan 

pengetahuan tertinggi tingkatannya. Pada pengetahuan ilahi inilah 

dia berpegang teguh jiwanya tentram, hatinya tenang, keraguannya 

hilang dan tampak jelas obyek terakhir yang diinginkannya didepan 

matanya sanpai dia bersatu dengannya.28 Ini juga disebut dengan 

cara kesempurnaan dimana ia akan memperoleh pengetahuan yang 

sempurna. 

b. Fakultas Praktis yaitu kesempurnaan karakter dimulai dari 

menertibkan fakultas dan aktivitas yang khas bagi fakultas itu 

sehingga tidak saling berbenturan namun hidup harmonis didalam 

dirinya sehingga seluruh aktivitas sesuai dengan fakultas lihatnya 

dan tertata dengan baik diakhiri dengan penataan kehidupan sosial, 

dimana tindakan dikalangan masyarakat terjadi keselarasan dan 

masyarakat mencapai kebahagiaan seperti yang terjadi pada individu 

manusia.29 

 

3. Materi Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih 

Untuk mencapai tujuan yang dirumuskan Ibnu Miskawaih 

menyebutkan beberapa hal yang perlu dipelajari, diajarkan atau 

dipraktekkan. Sesuai dengan konsepnya tentang manusia, secara umum 

Ibnu Miskawaih menghendaki agar semua sisi manusia mendapatkan 

materi pendidikan yang memberi jalan bagi tercapainya tujuan 

pendidikan, materi –materi yang dimaksudkan Ibnu Miskawaih 

diabdikan pula sebagai bentuk pengabdian kepada Allah SWT.30  

 
28 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, hlm. 63. 

29 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, hlm. 64. 

30 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, hlm.122 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

116 

Ibnu Miskawaih menyebutkan tiga hal pokok yang dapat dipahami 

sebagai materi pendidikan akhlaknya, yaitu: 

a. Materi-materi yang wajib bagi kebutuhan tubuh manusia 

Materi ini berkaitan dengan kewajiban manusia terhadap pencipta 

yaitu Allah Azza wazalla31 Seperti dicontohkan dalam ibadah sholat, 

puasa, haji.32 Di antara materi-materi ini juga berkaitan dengan 

kebutuhan manusia secara fisik. Contoh dalam pelaksanaannya 

adalah : 

1) Melakukan Sholat 

Gerakan-gerakan dalam sholat yang teratur yang paling sedikit 

dilakukan lima kali dalam sehari seperti mengangkat tangan, 

berdiri, rukuk dan sujud memang memiliki unsur-unsur 

tubuh(gerak badan) bila mana berdiri, rukuk dan sujud 

dilakukan dengan tempo yang agak lama.33 Selain itu jika sholat 

dilakukan secara berjama’ah akan menghasilkan serangkaian 

perbuatan seperti kesehajaaan, imam dan ma’mum sama dalam 

satu tempat.34 Dan ini mendidik manusia untuk cinta kepada 

tetangga dalam arti yang lebih luas.35 

2) Puasa 

Dengan puasa, secara fisik untuk menjaga keseimbangan tubuh 

dengan menahan makan dan minum dalam waktu yang terbatas 

dan upaya mengendalikan keinginan nafsu36 merupakan latihan 

menahan diri dari perbuatan yang terkeji yang dilarang.37 

 
31 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, hlm. 122. 

32 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, hlm. 13. 

33 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, hlm. 13-14. 

34 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000), hlm. 159. 

35 Azyumardi Azra, Esai-esai Intelektual Muslim Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos, 

1999), hlm. 84. 

36 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1999), hlm. 62. 

37 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, hlm.160 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

117 

3) Haji 

Dalam ibadah haji ini mempunyai nilai terhadap pembinaan 

akhlak38 kerena ibadah haji dalam islam harus bersifat 

komprehensif yang menuntut persyaratan yang banyak dan 

disamping harus menguasai ilmunya juga harus sehat secara 

fisik, ada kemauan keras, beradab dalam menjalankan dan harus 

mengeluarkan biaya serta rela meninggalkan tanah air, harta dan 

kekayaan.39 

b. Materi-materi yang wajib bagi jiwa 

Materi akhlak yang dipelajari untuk keperluan jiwa dicontohkan 

dengan: 

1) Berkeyakinan yang benar 

2) Mengetahui keesaan Allah, memuji dan mengagungkanNya.40 

3) Merenungkan seluruh karunia yang telah dilimpahkan Tuhan 

pada dunia berkat kemurahan dan kearifan Nya dan 

memperdalam pengetahuan ini.41  

4) Memotivasi untuk senang kepada ilmu.42 

Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa ajaran-ajaran agama merupakan 

bimbingan jiwa kepada akhlak yang baik dan budi pekerti yang 

luhur. Ibadah-ibadah yang dilaksanakan semuanya merupakan 

latihan jiwa yang bertujuan pembinaan mental kepada akhlak yang 

baik,43 serta menenangkan kepada rasa keutamaan sosial, semuanya 

 
38 Asep Kurniawan, Penanaman Nilai-nilai Tasawuf dalam Rangka Pembinaan Akhlak 

di Sekiolah Melalui Kegiatan Ekstrakurikuler Keagamaan. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran 

Islam, 13(1), 2013. hlm. 187-206. 

39 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, hlm. 61. 

40 Ghozali Munir, Jurnal Penelitian Wali Songo, hlm. 160. 

41 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, hlm. 123. 

42 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, hlm. 14. 

43 Ramli, Pendidikan dan Ilmu Pengetahuan Dalam Upaya Mencari Format Pendidikan 

yang Islami (Kajian Pemikiran Ibnu Miskawaih). El-Furqania: Jurnal Ushuluddin dan Ilmu-

Ilmu Keislaman 1.01, 2015. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

118 

berpangkal pada dasar cinta yang ada pada dalam diri manusia itu 

sendiri.44 

c. Materi-materi yang wajib bagi hubungannya dengan sesama 

manusia.  

Materi yang wajib bagi hubungannya dengan sesama manusia saat 

berinteraksi sosial seperti melangsungkan transaksi (ilmu 

muamalat), bercocok tanam (pertanian), menikah, menunaikan 

amanat, saling berkonsultasi dan membantu, dan berjuang melawan 

musuh, melindungi kaum wanita dan harta.45 Para filosof 

berpendapat bahwa bentuk-bentuk ibadah ini adalah cara-cara yang 

dapat membawa kita kepada Allah dan merupakan kewajiban 

makhluk terhadap-Nya.46 

Selanjutnya karena materi-materi tersebut selalu dikaitkan dengan 

pengabdian kepada Allah maka apapun materinya yang terdapat dalam 

suatu ilmu yang ada asal tidak lepas dari tujuan kepada pengabdian 

Tuhan, Ibnu Miskawaih sependapat misalnya dengan: 

a. Ilmu Nahwu (tata bahasa). Materi ini akan membantu manusia untuk 

lurus dalam berbicara 

b. Ilmu Manthiq. Akan membantu manusia untuk lurus dalam 

berfikir.47 

c. Ilmu Aritmatika dan Geomatri. Akan membantu manusia untuk 

berbicara benar dan benci kepalsuan dan argumentasi yang tepat.48 

d. Sejarah dan sastra akan membantu manusia untuk berlaku sopan.49 

 

 
44 Depag RI, Ensiklopedi Islam, hlm. 354-355. 

45 Muktazzah Fiddini, Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih: Studi 

Kitab Tahdzib Al-Akhlak. Disertasi. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2008. 

46 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, hlm. 70. 

47 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, hlm. 14. 

48 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, hlm. 70. 

49 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, hlm. 14. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

119 

4. Metode Pendidikan akhlak Menurut Ibnu Miskawaih 

Metode Pendidikan dapat diartikan sebagai cara-cara yang dapat 

dipergunakan untuk mencapai tujuan pendidikan yang ditetapkan. 

Tujuan Pendidikan tersebut yaitu perubahan-perubahan kepada keadaan 

yang lebih baik dari sebelumnya, metode ini terkait dengan perubahan 

atau perbaikan.50 Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa akhlak dapat 

berubah.51 Dan dapat diusahakan atau menerima perubahan yang 

diusahakan maka usaha-usaha untuk mengubahnya diperlukan adanya 

cara-cara yang efektif untuk mengubahnya.52 Terdapat beberapa metode 

yang diajukan Ibnu Miskawaih dapat mencapai akhlak yang baik yaitu 

dengan kebiasaan dan latihan serta pelajaran yang baik,53dapat 

membantu seseorang mencapai sifat yang terpuji.54 Untuk itu perlu : 

a. Adanya kemauan yang sungguh-sungguh untuk berlatih terus 

menerus dan menahan diri (Al a’adat Wa al-Jihad) untuk 

memeperoleh keutamaan dan kesopanan yang sebenarnya sesuai 

keutamaan jiwa.55 Pembinaan akhlak dapat dilakukan dengan 

menanamkan kebiasaan yang dilakukan sejak kecil dan berlangsung 

secara kontinyu, pentingnya pengawasan akan perkembangan anak 

serta menanamkan kebiasaan yang baik guna mencapai kebaikan 

anak.56 Bimbingan dan latihan mula-mula dengan membebaskan 

akal pikiran dari pendirian-pendirian yang tidak diyakini 

kebenarannya.57 Al Ghozali juga sependapat dengan Ibnu 

 
50 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, hlm. 22. 

51 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, hlm. 61. 

52 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, hlm. 22. 

53 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, hlm. 14. 

54 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, hlm. 61. 

55 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, hlm. 82-83. 

56 Azyumardi Azra, Esai-esai Intelektual, hlm. 84. 

57 Abudin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), hlm. 

102. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

120 

Miskawaih bahwa budi pekerti dapat diubah dengan latihan dan 

kesungguh-sungguhan yaitu dengan melemah lembutkan dan 

menuntun marah dan nafsu syahwat dengan latihan dan 

kesungguhan. Niscahya kita dapat menguasai keduanya. Dan yang 

demikian itu menjadi sebab keselamatan kita dan sampainya kita 

kepada Allah SWT. Apabila anak dibiasakan dengan sifat-sifat yang 

baik maka akan berkembanglah sifat-sifat yang baik itu pada dirinya 

dan akan memperoleh kebahagiaan dunia dan akhirat.58 

b. Adanya pendidikan dan partisipasi praktis bagi kahlak-akhlak yang 

baik dan meninggalkan akhlak yang buruk dan menyiapkan tauladan 

yang baik dan alam sekitar yang menggalakkan tingkah laku yang 

dikehendaki. Dalam menanamkan sopan santun, memrlukan 

pendidikan yang panjang dan harus ada pendekatan yang baik, 

pendidikan itu tidak akan sukses melainkan jika disertai dengan 

pemberian tauladan yang baik dan nyata.59 Selain itu dengan 

menjadikan semua pengetahuan dan pengalaman orang lain sebagai 

cermin bagi dirinya. Pengetahuan dan pengalaman disini berkenaan 

dengan hukum hukum akhlak yang berlaku sebagai sebab 

munculnya kebaikan dan keburukan manusia. Seseorang tidak akan 

hanyut dalam perbuatan buruk dan akibatnya akan dialami orang 

lain.60 

c. Teman yang cocok. Tidak semua teman dapat memberi pengaruh 

yang baik, ketika berteman dengan orang jahat dia akan memiliki 

pengaruh yang buruk dan akan menonadi perangai kita oleh karena 

itu agar kesehatan mental kita tidak ternodai maka carilah teman 

 
58 Bukhori Amin, Internalisasi Nilai-Nilai Keislaman Melalui Pembiasaan Praktik 

Ibadah pada Siswa di SMP Islam Pakis Kab. Malang. Disertasi. University of 

Muhammadiyah Malang, 2015. 

59 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, hlm. 163. 

60 Ahmad Zain Sarnoto, Aktualisasi Pemikiran Pendidikan Akhlak Ibnu Maskawih 

Dalam Pendidikan. Statement| Jurnal Media Informasi Sosial dan Pendidikan 1.1, 2011, 

hlm. 49-58. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

121 

yang cocok yaitu orang yang baik,sholeh, pintar dan sebagainya agar 

kita turut terbiasa sifat-sifat yang yang terpuji. Maka anak harus 

dijauhkan dari pergaulan dengan teman yang berperangai buruk.61 

Untuk itu diperlukan syariat agama yang merupakan faktor untukm 

meluruskan karakter agar membiasakan mereka untukm melakukan 

perbuatan yang baik, sekaligus mempersiapkan diri mereka untuk 

menerima kearifan dalam mencapai kebahagiaan melalui berfikir 

dan penalaran akurat. Kewajiban orang tua lah untuk mendidik 

mereka agar menaati syariat, berbuat baik, melalui nasehat atau 

diberi janji yang menyenangkan atau malah dipukul atau dihardik 

sebagai hukuman yang menakutkan sehingga mereka terbiasa dan 

mengetahu dalam kebajikan dalam mencapai kebahagiaan.62 

 

C. PENUTUP 

Konssep pendidikan akhlak lebih banyak dipengaruhi oleh pemikiran 

plato dan aristoteles dan galen dalam mengemukan teorinya Usaha 

Miskawaih adalah mempertemukan ajaran syariat islam dengan teori-teori 

etika dalam filsafat. Ibnu Miskawaih menyatakan bahwa akhlak pada 

manusia dapat diubah melalui pendidikan dan lingkungan yang ditemuinya. 

Tujuan pendidikan akhlak yang dirumuskan oleh Ibnu Miskawaih adalah 

terwujudnya sikap batin yang mampu mendorong secara spontan untuk 

melahirkan semua perbuatan yang bernilai baik sehingga dapat mencapai 

kesempurnaan dan memperoleh kebahagiaan sejati dan sempurna. Ibnu 

Miskawaih menyebutkan tiga hal pokok yang dapat dipahami sebagai materi 

pendidikan akhlak adalah Pertama, Materi-materi yang wajib bagi kebutuhan 

tubuh manusia. Kedua, Materi-materi yang wajib bagi jiwa. Ketiga, Materi-

materi yang wajib bagi hubungannya dengan sesama manusia. Metode yang 

digunakan dalam konsep pendidikan akhlak yaitu dengan cara Adanya 

 
61 A. Musthofa, Filsafat Islam, hlm. 181. 

62 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, hlm. 59-60. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

122 

kemauan yang sungguh-sungguh untuk berlatih terus menerus dan menahan 

diri, Memilihkan teman yang cocok serta adanya pendidikan yang praktis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abbas, Zainal Arifin. (1984). Perkembangan Pikiran Terhadap Agama. 

Jakarta: Pustaka al Husna. 

Amin, Bukhori. (2015). Internalisasi Nilai-Nilai Keislaman Melalui 

Pembiasaan Praktik Ibadah pada Siswa di SMP Islam Pakis Kab. 

Malang. Disertasi. University of Muhammadiyah Malang. 

Azra, Azyumardi. (1999). Esai-esai Intelektual Muslim Pendidikan Islam. 

Jakarta: Logos. 

Depag RI. (1987/1988). Ensiklopedi Islam di Indonesia, Jakarta: Dirjen 

Pembinaan Kelembagaan Agama Islam. 

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. (1994). Ensiklopedi Islam 2. Cet. 2. 

Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve. 

Fiddini, Muktazzah. (2008). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu 

Miskawaih: Studi Kitab Tahdzib Al-Akhlak. Disertasi. Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Kurniawan, Asep. (2013). Penanaman Nilai-nilai Tasawuf dalam Rangka 

Pembinaan Akhlak di Sekiolah Melalui Kegiatan Ekstrakurikuler 

Keagamaan. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 13(1). 

Madjidi, Busyairi. (1995). Al Jami’ah: Jurnal Ilmu Pengetahuan Agama 

Islam. Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga. 

Miskawaih, Ibnu. (1994). Tahdzib Al-Akhlak. Terj. Helmi Hidayat. Menuju 

Kesempurnaan Akhlak. Jakarta: Mizan. 

Muhaimin, Tadjab, dan Abdul Mudjib. (1994). Dimensi Studi Islam. 

Surabaya: Abdi Tama. 

Munir, Ghozali. (1998). Jurnal Penelitian Wali Songo. Semarang: Pusat 

Penelitian IAIN Walisongo. 

Musthofa, A. (1997). Filsafat Islam. Bandung: Mizan. 

Nasution, Hasyimsyah. (1999). Filsafat Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama. 

Nata, Abudin. (2000). Akhlak Tasawuf. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462  

Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

 

 

123 

Nata, Abudin. (2000). Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam. Jakarta: 

Raja Grafindo Persada. 

Qadir, C. A. (1989). Filsafat dan Ilmu Pengetahuan Dalam Islam. Jakarta: 

Yayasan Obor Indonesia. 

Ramli. (2015). Pendidikan dan Ilmu Pengetahuan Dalam Upaya Mencari 

Format Pendidikan yang Islami (Kajian Pemikiran Ibnu Miskawaih). El-

Furqania: Jurnal Ushuluddin dan Ilmu-Ilmu Keislaman 1.01. 

Sarnoto, Ahmad Zain. (2011). Aktualisasi Pemikiran Pendidikan Akhlak 

Ibnu Maskawih Dalam Pendidikan. Statement| Jurnal Media Informasi 

Sosial dan Pendidikan 1(1). 

Yakub, Hamzah. (1983). Etika Islam. Bandung: Diponegoro. 


