Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

MEMBONGKAR KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK
IBNU MISKAWAIH

Nisrokha?
nisrokha@stitpemalang.ac.id

Abstrak

Nama Lengkap Ibnu Miskawaih adalah Abu Ali Al Khazin Ahmad Ibn
Muhammad Ibn Ya’kub Miskawaih. Gelar lainnya adalah Al Khazin
yang berarti bendaharawan, disebabkan pada masa Adhud Al Daulah
dari Bani Buwaih ia memperoleh kepercayaan sebagai bendahara. 1bnu
Miskawaih terkenal sebagai seorang pemikir muslim yang produktif,
salah satunya adalah teori etika yang bersumber pada filsafat Yunani,
peradaban Persia, ajaran syariat islam dan pengalaman pribadi yang
banyak dipengaruhi ajaran Plato dan Aristoteles serta Galen. Usaha
Miskawaih adalah mempertemukan ajaran syariat islam dengan teori-
teori etika dalam filsafat. Ibnu Miskawaih memberikan pengertian
karakter (khuluk) adalah keadaan jiwa seseorang yang mendorong
untuk melakukan sesuatu perbuatan tanpa melalui pertimbangan fikiran
terlebih dahulu. Tujuan pendidikan akhlak yang dirumuskan oleh lbnu
Miskawaih adalah terwujudnya sikap batin yang mampu mendorong
secara spontan untuk melahirkan semua perbuatan yang bernilai baik
sehingga dapat mencapai kesempurnaan dan memperoleh kebahagiaan
sejati dan sempurna. Ibnu Miskawaih menyebutkan tiga hal pokok
sebagai materi pendidikan akhlak yaitu Pertama, Materi-materi yang
wajib bagi kebutuhan tubuh manusia, Kedua Materi-materi yang wajib
bagi jiwa, Ketiga Materi-materi yang wajib bagi hubungannya dengan
sesama manusia.

Kata Kunci: Ibnu Miskawaih, Pendidikan Akhlak.

A. PENDAHULUAN

Nama Lengkap Ibnu Miskawaih adalah Abu Ali Al Khazin Ahmad Ibn
Muhammad Ibn Ya’kub Miskawaih, Sebutan namanya yang lebih mashur
adalah Miskawaih atau Ibnu Miskawaih. Nama tersebut diambil dari nama

! Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Pemalang
108


mailto:nisrokha@stitpemalang.ac.id

Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

kakeknya yang semula beragama majusi (Persia) kemudian masuk islam.?
Gelarnya adalah Abu Ali yang diperoleh dari nama sahabat Ali yang bagi
kaum Syi’ah dipandang sebagai pemimpin umat islam sepeninggalnya. Dari
gelar ini tidak salah apabila orang menyebutnya sebagai orang syi’ah. Gelar
lainnya adalah Al Khazin yang berarti bendaharawan, disebabkan pada masa
Adhud Al Daulah dari Bani Buwaih ia memperoleh kepercayaan sebagai
bendahara.®

Ibnu Miskawaih lahir di Kota Ray (lran) pada 320 H dan wafat di
Asfagan pada 9 Syafar 421 H (16 Februari 1030 M).* Ayahnya Abu Syuja’
Buwaih adalah pemimpin suku yang amat gemar berperang dan kebanyakan
pengikutnya adalah berasal dari daerah pegunungan Dailan Persia, di daerah
pegunungan pantai selatan laut Waswain yang merupakan pendukung
keluarga Saman.®

Pendidikan Ibnu Miskawaih tidak berbeda dari kebiasaan anak menuntut
ilmu pada masanya, yaitu bermula dengan belajar membaca, menulis,
mempelajari Al Qur’an dan dasar-dasar bahasa Arab, Nahwu dan Arrudh
(Ilmu membaca dan menulis syair), Mata pelajaran dasar tersebut diberikan
di surau-surau.® Setelah IImu dasar ilmu itu diberikan, anak-anak baru
diberikan pelajaran ilmu figh, hadist, Sejarah (Persi, Arab, dan India),
Matematika juga ilmu praktis seperti musik, bermain catur dan furusiah
(Kemiliteran). Meskipun Ibnu Miskawaih tidak mengikuti pelajaran privat
karena ekonomi keluarga yang tidak mampu untuk mendatangkan guru
terutama untuk pelajaran lanjut yang biayanya mahal. Perkembangan ilmu
Ibnu Miskawaih diperolen melalui jalan membaca buku pada saat menjadi

2 Muhaimin, Tadjab Abd, Mudjib, Dimensi Studi Islam, (Surabaya: Abdi Tama, 1994),
him. 302.

3 A. Musthofa, Filsafat Islam, (Bandung: Mizan, 1997), him. 166.
4 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1999), him. 56.
5 A. Musthofa, Filsafat Islam, him. 166-167.

6 Ghozali Munir, Jurnal Penelitian Wali Songo, (Semarang: Pusat Penelitian IAIN
Walisongo, 1998), him. 47.

109



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

pustakawan Ibn Al Amid, Menteri Rukn Al Daulah yang akhirnya menjadi
bendaharawan Adhud Al Daulah.’

Ibnu Miskawaih terkenal sebagai seorang pemikir muslim yang

produktif, ia telah banyak menghasilkan karya tulis tapi hanya sebagian kecil
yang sekarang masih ada.® Adapun karya — karya Ibnu Miskawaih yang dapat
terekam diantaranya adalah:®

1.
2.

Al Fauz Al Akbar (Kemenangan Besar)

Al Fauz Al Asgar (Kemenangan Kecil)

Tajarib Al Umam (Pengalaman bangsa-bangsa, sebuah sejarah tentang
banjir besar yang ditulis pada tahun 369 H/ 979 M)

Uns Al Faraid (Kesenangan yang tiada taranya : Kumpulan anekdot,
syair, peribahasa dan kata-kata mutiara)

Tartib Asa’adah (tentang akhlak dan politik)

Al Musthofa (yang terpilih syair-syair pilihan)

Jawidan Khirad (Kumpulan ungkapan bijak)

Al Jami’ (Tentang Jama’ah)

As Syiar (Tentang aturan hidup)

Kitab Asyirabah (Tentang minuman)

. Tahdzib Al Akhlak (Pembinaan Akhlak)

. On The Simple Drugs Tentang Kedokteran)

. On The Composition of The Bajats (Seni Memasak)

. Risalah Fi Al Lazdzat Wa Alam Fi Jauhar Al Nafs (Naskah di Istambul,

Raghib Majmumah No. 1436, Lembar 57 a — 59 a)

. Aj Wibah Wa Asi’lah Fi Al Nafs Wal Aql (dalam majmu’ah tersebut

diatas dalam Raghib di Istambul)

. Al Jawab Fi Masa’il Al Tsalats (Naskah di Teheran, Fihris Maktabat Al

Majlis, 11, No. 634 (31)

7 A. Musthofa, Filsafat Islam, him. 168.

8 Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam 2, Cet.2, (Jakarta: Ichtiar Baru

Van Hoeve, 1994), him. 162.

9 A. Musthofa, Filsafat Islam, him. 58.
110



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

17. Risalah Fi Jawab Fi Su’ul Ali bin Muhammad abu Hayyan al Shufi fi
Hagigat Al Agl (Perpustakaan Mashdad di Iran)
18. Thaharat Al Nafs (Naskah di Koprulu , Istambu)

B. PEMBAHASAN

Teori etika Ibnu Miskawaih bersumber pada filsafat Yunani, peradaban
Persia, ajaran syariat islam dan pengalaman pribadi. Pengaruh Plato dan
Aristoteles serta Galen amat jelas dalam teori etika ibnu Miskawaih. Usaha
Miskawaih adalah mempertemukan ajaran syariat islam dengan teori-teori
etika dalam filsafat.1°

Pemikiran Ibnu Miskawaih di dalam pendidikan akhlak termasuk salah
satunya yang mendasari konsepnya dalam bidang pendidikan.!* Konsep
moral lbnu Miskawaih sangat berhubungan erat dengan masalah roh, ia
mempersamakan pembawaan roh dengan kebajikan-kebajikan yang
mempunyai tiga macam pembawaan yaitu rasionalitas, keberanian, dan
hasrat.Disamping itu ruh juga mempunyai tiga macam kebajikan yang saling
berkaitan yaitu kebijaksanaan, keberanian dan kesederhanaan.*?
1. Pengertian Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih

Kata akhlak secara etimologi berasal dari bahasa Arab yaitu Akhlak

bentuk jamak dari khulugun yang berarti tabiat, budi pekerti dan

kebiasaan. Secara terminologi Ibnu Miskawaih memberikan pengertian

karakter (khuluk) adalah keadaan jiwa seseorang yang mendorong untuk

melakukan sesuatu perbuatan tanpa melalui pertimbangan fikiran terlebih

dahulu.t3

Keadaan ini ada dua jenis, pertama yaitu alamiah dan bertolah dari
watak, misalnya pada seseorang yang gampang sekali marah karena hal

10 A, Musthofa, Filsafat Islam, him. 85.
11 A, Musthofa, Filsafat Islam, him. 175.

12 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam, (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2000), him. 8.

13 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, him. 102.
111



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

yang paling kecil atau takut menghadapi insiden yang sepele. Kedua,
tercipta melalui kebiasaan dan latihan pada mulanya keadaan ini terjadi
karena dipertimbangkan dan dipikirkan terlebih dahulu, namun
kemudian melalui praktis terus menerus menjadi karakter.'*

Ibnu Miskawaih menolak sebagian pendapat dari pemikiran Yunani
yang mengatakan akhlak berasal dari watak tidak mungkin diubah, oleh
karena itu Ibnu miskawaih menegaskan kemungkinan perubahan akhlak
itu terutama melalui pendidikan.® Manusia dapat berusaha mengubah
watak kejiwaan pembawaan fitrahnya yang tidak baik menjadi baik,
manusia dapat mempunyai khuluk yang bermacam-macam baik secara
cepat maupun lambat. Hal ini dapat dibuktikan pada perubahan-
perubahan yang dialami anak dalam masa pertumbuhannya dari suatu
keadaan kepada keadaan lain sesuai dengan lingkungan yang
mengelililinya dan macam pendidikan yang dialaminya.

Miskawaih  menetapkan kemungkinan manusia mengalami
perubahan-perubahan khuluk. Dari segi itulah maka diperlukan adanya
aturan-aturan syariat, nasihat-nasihat dan berbagai macam ajaran
terhadap adap sopan santun. Adanya itu semua memungkinkan manusia
dengan akalnya untuk memilih dan membedakan mana yang seharusnya
dilakukan dan mana yang seharusnya ditinggalkan. Dari sini pula
Miskawaih memandang penting arti pendidikan dalam lingkungan bagi
manusia dalam hubungannya dengan pembinaan Akhlak.®

Pembahasan Akhlak berkaitan dengan jiwa, maka Ibnu Miskawaih
berpendapat bahwa jiwa (ruh) itu jauhar (elemen) yang hidup kekal tidak
menerima mati dan binasah.?” Jiwa berbeda dengan materi karena jiwa

4 1bnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, Terj. Helmi Hidayat, Menuju kesempurnaan
Akhlak, (Jakarta: Mizan, 1994), him. 56.

15 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, him. 61.
16 A. Musthofa, Filsafat Islam, him. 177-178.

17 Zainal Arifin Abbas, Perkembangan Pikiran Terhadap Agama, (Jakarta: Pustaka al-
Husna, 1984), him. 306.

112



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

dapat menangkap peristiwa baik yang material atau spiritual ataupun

mental yang memiliki pengetahuan rasional bawaan.®

Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa jiwa manusia mempunyai tiga

macam kekuatan:

a.

Fakultas Berpikir (Al Quwwah Al Natigoh)

Merupakan fakultas tertinggi, biasa disebut fakultas raja, Merupakan
fungsi jiwa tertinggi kekuatan berfikir melihat fakta.’®, Fakta
disebutkan bahwa kepekaan dalam melihat situasi dan kondisi yang
terjadi disekitarnya. Sebagai khususiyah dari jiwa yang cerdas
mempunyai sifat adil, harga diri , berani, pemurah, berani dan
cinta.?®

Fakultas Nafsu Syahwiyah

Disebut fakultas binatang, pada fakultas ini memiliki sifat pengecut,
boros, sombong, penipu, suka mengolok-olok, hina dina dan
sebagainya.?!

Fakultas Amarah (Al Quwwah Al Ghodhobiyah)

Ibnu Miskawaih menyebutkan bahwa fakultas ini disebut fakultas
binatang buas, yang akan menimbulkan keberanian menghadapi
resiko ambisi pada kekuasaan, kedudukan dan kehormatan.??

Jika ketiganya itu terjadi keharmonisan, maka akan terjadi

keutamaan pada manusia. Keharmonisan ketiga hal itu diperlukan yang
kemudian menimbulkan keutamaan lainnya yaitu kearifan (Hikmah),?®

18 C. A. Qadir, Filsafat dan llmu Pengetahuan Dalam Islam, (Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia, 1989), him. 214.

19 Busyairi Madjidi, 47 Jami’ah: Jurnal llmu Pengetahuan Agama Islam, (Yogyakarta:
IAIN Sunan Kalijaga, 1995), him. 51

20 Hamzah Yakub, Etika Islam, (Bandung: Diponegoro, 1983), him. 89.

21 Depag RI, Ensiklopedi Islam di Indonesia, (Jakarta: Dirjen Pembinaan Kelembagaan
Agama Islam, 1987/1988), him. 353.

22 Busyairi Madjidi, 41 Jami’ah: Jurnal llmu, him. 51.

2 Menurut Busyairi Madjidi, 4/ Jami’ah: Jurnal llmu, hlm. 52-53., Al-Hikmah
(kebijaksanaan) adalah fadhilah keutamaan, sifat utama dari natiqoh, jiwa pikir kritis,

113



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

keberanian (syaja’ah),?* kesederhanaan (iffah),?® dan keseimbangan (Al
Adlalah).?® Keempat keutamaan akhlak tersebut merupakan pokok atau
induk akhlak yang mulia.

2. Tujuan Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih

Tujuan pendidikan akhlak yang dirumuskan oleh Ibnu Miskawaih
adalah terwujudnya sikap batin yang mampu mendorong secara spontan
untuk melahirkan semua perbuatan yang bernilai baik sehingga dapat
mencapai kesempurnaan dan memperoleh kebahagiaan sejati dan
sempurna.?’

Kesempurnaan manusia menurut Ibnu Miskawaih ada dua macam
karena ada fakultas yang dimilikinya yaitu fakultas kognitif dan fakultas
praktis. Kalau seseorang menguasai kedua bagian ini maka ia akan
memperoleh kebahagiaan puncak. Kesempurnaan manusia yang terdiri
dari 2 bagian, yaitu melalui :

a. Fakultas Kognitif yaitu dengan fakultas ini akan memunculkan
pengetahuan terwujudlah bila mendapatkan pengetahuan sedemikian
sehingga persepsinya, wawasan dan kerangka berpikirnya akurat.

analitis, untuk mengetahui segala yang ada karena keberaannya atau untuk hal ikhwal
keTuhanan dan hal ikhwal kemanusiaan.

24 Busyairi Madjidi, A/ Jami’ah: Jurnal Ilmu, him. 52-53., As syaja’ah (keberanian)
adalah sifat keutamaan pada jiwa ghodobiyah. Sifat ini nampak pada manusia ketika jiwa ini
dikendalikan oleh sifat utama Al Hikmah dan digunakan sesuai akal pikiran untuk
menghadapi masalah-masalah yang beresiko, umpamanya tidak gentar dalam menghadapi
perkara-perkara yang menakutkan.

% Busyairi Madjidi, 47 Jami’ah: Jurnal IImu, him. 52-53., Iffah (kesucian diri) adalah
sifat utama pada pengindraan nafsu syahwat, Al Hissyu Syahwani nampak pada waktu
seseorang men gendalikan nafsu dengan mempertimbangkan yang sehat sehingga dia tidak
tunduk pada nafsunya itu.

% Busyairi Madjidi, A/ Jami’ah: Jurnal Ilmu, him. 52-53., Al adlalah (keseimbangan)
adalah sifat utama pada jiwa sebagai produk dari integrasi (ijtima’) yang serasi dari tiga
unsur jiwa yang telah disebut, Al Hikmah merupakan faktor yang dominan. Sifat ini
membawai persaudaraan, kerukunan, silaturahmi

27 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, him. 11.
114



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

Dengan demikian dia tidak akan melakukan dalam kesalahan dalam
keyakinannya dan tidak meragukan suatu kebenaran. Dengan
mengetahui maujud-maujud, dimana dia bergerak maju secara
sistematis, dia mencapai pengetahuan ilahi yang merupakan
pengetahuan tertinggi tingkatannya. Pada pengetahuan ilahi inilah
dia berpegang teguh jiwanya tentram, hatinya tenang, keraguannya
hilang dan tampak jelas obyek terakhir yang diinginkannya didepan
matanya sanpai dia bersatu dengannya.?® Ini juga disebut dengan
cara kesempurnaan dimana ia akan memperoleh pengetahuan yang
sempurna.

b. Fakultas Praktis yaitu kesempurnaan karakter dimulai dari
menertibkan fakultas dan aktivitas yang khas bagi fakultas itu
sehingga tidak saling berbenturan namun hidup harmonis didalam
dirinya sehingga seluruh aktivitas sesuai dengan fakultas lihatnya
dan tertata dengan baik diakhiri dengan penataan kehidupan sosial,
dimana tindakan dikalangan masyarakat terjadi keselarasan dan
masyarakat mencapai kebahagiaan seperti yang terjadi pada individu
manusia.?®

3. Materi Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih

Untuk mencapai tujuan yang dirumuskan Ibnu Miskawaih
menyebutkan beberapa hal yang perlu dipelajari, diajarkan atau
dipraktekkan. Sesuai dengan konsepnya tentang manusia, secara umum
Ibnu Miskawaih menghendaki agar semua sisi manusia mendapatkan
materi pendidikan yang memberi jalan bagi tercapainya tujuan
pendidikan, materi —materi yang dimaksudkan Ibnu Miskawaih
diabdikan pula sebagai bentuk pengabdian kepada Allah SWT.

28 |hnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, him. 63.
2 |hbnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, him. 64.
30 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, him.122

115



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

a.

Ibnu Miskawaih menyebutkan tiga hal pokok yang dapat dipahami
sebagai materi pendidikan akhlaknya, yaitu:

Materi-materi yang wajib bagi kebutuhan tubuh manusia

Materi ini berkaitan dengan kewajiban manusia terhadap pencipta
yaitu Allah Azza wazalla! Seperti dicontohkan dalam ibadah sholat,
puasa, haji.®? Di antara materi-materi ini juga berkaitan dengan
kebutuhan manusia secara fisik. Contoh dalam pelaksanaannya
adalah :

1)

2)

Melakukan Sholat

Gerakan-gerakan dalam sholat yang teratur yang paling sedikit
dilakukan lima kali dalam sehari seperti mengangkat tangan,
berdiri, rukuk dan sujud memang memiliki unsur-unsur
tubuh(gerak badan) bila mana berdiri, rukuk dan sujud
dilakukan dengan tempo yang agak lama.®® Selain itu jika sholat
dilakukan secara berjama’ah akan menghasilkan serangkaian
perbuatan seperti kesehajaaan, imam dan ma’mum sama dalam
satu tempat.>* Dan ini mendidik manusia untuk cinta kepada
tetangga dalam arti yang lebih luas.®®

Puasa

Dengan puasa, secara fisik untuk menjaga keseimbangan tubuh
dengan menahan makan dan minum dalam waktu yang terbatas
dan upaya mengendalikan keinginan nafsu®® merupakan latihan
menahan diri dari perbuatan yang terkeji yang dilarang.®’

81 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, him. 122.

32 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, him. 13.

3 Abudin Nata, Pemikiran Para Tokoh, him. 13-14.

3 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000), him. 159.

% Azyumardi Azra, Esai-esai Intelektual Muslim Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos,

1999), him. 84.

3% Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1999), him. 62.
37 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, him.160

116



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

b.

3)

Haji

Dalam ibadah haji ini mempunyai nilai terhadap pembinaan
akhlak®® kerena ibadah haji dalam islam harus bersifat
komprehensif yang menuntut persyaratan yang banyak dan
disamping harus menguasai ilmunya juga harus sehat secara
fisik, ada kemauan keras, beradab dalam menjalankan dan harus
mengeluarkan biaya serta rela meninggalkan tanah air, harta dan
kekayaan.*

Materi-materi yang wajib bagi jiwa
Materi akhlak yang dipelajari untuk keperluan jiwa dicontohkan

dengan:

1) Berkeyakinan yang benar

2) Mengetahui keesaan Allah, memuji dan mengagungkanNya.*

3) Merenungkan seluruh karunia yang telah dilimpahkan Tuhan
pada dunia berkat kemurahan dan kearifan Nya dan
memperdalam pengetahuan ini.*

4) Memotivasi untuk senang kepada ilmu.*

Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa ajaran-ajaran agama merupakan
bimbingan jiwa kepada akhlak yang baik dan budi pekerti yang
luhur. Ibadah-ibadah yang dilaksanakan semuanya merupakan
latihan jiwa yang bertujuan pembinaan mental kepada akhlak yang
baik,*® serta menenangkan kepada rasa keutamaan sosial, semuanya

3 Asep Kurniawan, Penanaman Nilai-nilai Tasawuf dalam Rangka Pembinaan Akhlak
di Sekiolah Melalui Kegiatan Ekstrakurikuler Keagamaan. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran
Islam, 13(1), 2013. him. 187-206.

39 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, him. 61.

40 Ghozali Munir, Jurnal Penelitian Wali Songo, him. 160.
41 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, him. 123.

42 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, him. 14.

4 Ramli, Pendidikan dan Ilmu Pengetahuan Dalam Upaya Mencari Format Pendidikan
yang Islami (Kajian Pemikiran Ibnu Miskawaih). EI-Furgania: Jurnal Ushuluddin dan llmu-
IImu Keislaman 1.01, 2015.

117



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

berpangkal pada dasar cinta yang ada pada dalam diri manusia itu
sendiri.*

Materi-materi yang wajib bagi hubungannya dengan sesama
manusia.

Materi yang wajib bagi hubungannya dengan sesama manusia saat
berinteraksi  sosial seperti melangsungkan transaksi  (ilmu
muamalat), bercocok tanam (pertanian), menikah, menunaikan
amanat, saling berkonsultasi dan membantu, dan berjuang melawan
musuh, melindungi kaum wanita dan harta®® Para filosof
berpendapat bahwa bentuk-bentuk ibadah ini adalah cara-cara yang
dapat membawa kita kepada Allah dan merupakan kewajiban
makhluk terhadap-Nya.*®

Selanjutnya karena materi-materi tersebut selalu dikaitkan dengan

pengabdian kepada Allah maka apapun materinya yang terdapat dalam
suatu ilmu yang ada asal tidak lepas dari tujuan kepada pengabdian
Tuhan, Ibnu Miskawaih sependapat misalnya dengan:

a.

Ilmu Nahwu (tata bahasa). Materi ini akan membantu manusia untuk
lurus dalam berbicara

[Imu Manthig. Akan membantu manusia untuk lurus dalam
berfikir.4’

IImu Aritmatika dan Geomatri. Akan membantu manusia untuk
berbicara benar dan benci kepalsuan dan argumentasi yang tepat.*®
Sejarah dan sastra akan membantu manusia untuk berlaku sopan.*®

4 Depag RI, Ensiklopedi Islam, him. 354-355.

4 Muktazzah Fiddini, Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih: Studi
Kitab Tahdzib Al-Akhlak. Disertasi. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2008.

46 |bnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, him. 70.
47 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, him. 14.
48 Ibnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, him. 70.
49 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, him. 14.

118



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

4. Metode Pendidikan akhlak Menurut Ibnu Miskawaih

Metode Pendidikan dapat diartikan sebagai cara-cara yang dapat

dipergunakan untuk mencapai tujuan pendidikan yang ditetapkan.
Tujuan Pendidikan tersebut yaitu perubahan-perubahan kepada keadaan
yang lebih baik dari sebelumnya, metode ini terkait dengan perubahan
atau perbaikan.>® Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa akhlak dapat
berubah.®® Dan dapat diusahakan atau menerima perubahan yang
diusahakan maka usaha-usaha untuk mengubahnya diperlukan adanya
cara-cara yang efektif untuk mengubahnya.>® Terdapat beberapa metode
yang diajukan Ibnu Miskawaih dapat mencapai akhlak yang baik yaitu
dengan kebiasaan dan latihan serta pelajaran yang baik,>*dapat
membantu seseorang mencapai sifat yang terpuji.>* Untuk itu perlu :

a.

Adanya kemauan yang sungguh-sungguh untuk berlatih terus
menerus dan menahan diri (Al a’adat Wa al-Jihad) untuk
memeperoleh keutamaan dan kesopanan yang sebenarnya sesuai
keutamaan jiwa.>® Pembinaan akhlak dapat dilakukan dengan
menanamkan kebiasaan yang dilakukan sejak kecil dan berlangsung
secara kontinyu, pentingnya pengawasan akan perkembangan anak
serta menanamkan kebiasaan yang baik guna mencapai kebaikan
anak.>® Bimbingan dan latihan mula-mula dengan membebaskan
akal pikiran dari pendirian-pendirian yang tidak diyakini
kebenarannya.’” Al Ghozali juga sependapat dengan lbnu

102.

%0 Apudin Nata, Akhlak Tasawuf, him. 22.

51 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, him. 61.
52 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, him. 22.

53 1bnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, hIm. 14.
54 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam, him. 61.
% Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, him. 82-83.

% Azyumardi Azra, Esai-esai Intelektual, him. 84.
5" Abudin Nata, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos Wacana limu, 1997), him.

119



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

Miskawaih bahwa budi pekerti dapat diubah dengan latihan dan
kesungguh-sungguhan yaitu dengan melemah lembutkan dan
menuntun marah dan nafsu syahwat dengan latihan dan
kesungguhan. Niscahya kita dapat menguasai keduanya. Dan yang
demikian itu menjadi sebab keselamatan kita dan sampainya Kita
kepada Allah SWT. Apabila anak dibiasakan dengan sifat-sifat yang
baik maka akan berkembanglah sifat-sifat yang baik itu pada dirinya
dan akan memperoleh kebahagiaan dunia dan akhirat.*®

b. Adanya pendidikan dan partisipasi praktis bagi kahlak-akhlak yang
baik dan meninggalkan akhlak yang buruk dan menyiapkan tauladan
yang baik dan alam sekitar yang menggalakkan tingkah laku yang
dikehendaki. Dalam menanamkan sopan santun, memrlukan
pendidikan yang panjang dan harus ada pendekatan yang baik,
pendidikan itu tidak akan sukses melainkan jika disertai dengan
pemberian tauladan yang baik dan nyata.® Selain itu dengan
menjadikan semua pengetahuan dan pengalaman orang lain sebagai
cermin bagi dirinya. Pengetahuan dan pengalaman disini berkenaan
dengan hukum hukum akhlak yang berlaku sebagai sebab
munculnya kebaikan dan keburukan manusia. Seseorang tidak akan
hanyut dalam perbuatan buruk dan akibatnya akan dialami orang
lain.°

c. Teman yang cocok. Tidak semua teman dapat memberi pengaruh
yang baik, ketika berteman dengan orang jahat dia akan memiliki
pengaruh yang buruk dan akan menonadi perangai kita oleh karena
itu agar kesehatan mental kita tidak ternodai maka carilah teman

% Bukhori Amin, Internalisasi Nilai-Nilai Keislaman Melalui Pembiasaan Praktik
Ibadah pada Siswa di SMP Islam Pakis Kab. Malang. Disertasi. University of
Muhammadiyah Malang, 2015.

%9 Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, him. 163.

80 Ahmad Zain Sarnoto, Aktualisasi Pemikiran Pendidikan Akhlak Ibnu Maskawih
Dalam Pendidikan. Statement| Jurnal Media Informasi Sosial dan Pendidikan 1.1, 2011,
him. 49-58.

120



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

yang cocok yaitu orang yang baik,sholeh, pintar dan sebagainya agar
Kita turut terbiasa sifat-sifat yang yang terpuji. Maka anak harus
dijaunkan dari pergaulan dengan teman yang berperangai buruk.®!
Untuk itu diperlukan syariat agama yang merupakan faktor untukm
meluruskan karakter agar membiasakan mereka untukm melakukan
perbuatan yang baik, sekaligus mempersiapkan diri mereka untuk
menerima kearifan dalam mencapai kebahagiaan melalui berfikir
dan penalaran akurat. Kewajiban orang tua lah untuk mendidik
mereka agar menaati syariat, berbuat baik, melalui nasehat atau
diberi janji yang menyenangkan atau malah dipukul atau dihardik
sebagai hukuman yang menakutkan sehingga mereka terbiasa dan
mengetahu dalam kebajikan dalam mencapai kebahagiaan.®?

C. PENUTUP

Konssep pendidikan akhlak lebih banyak dipengaruhi oleh pemikiran
plato dan aristoteles dan galen dalam mengemukan teorinya Usaha
Miskawaih adalah mempertemukan ajaran syariat islam dengan teori-teori
etika dalam filsafat. Ibnu Miskawaih menyatakan bahwa akhlak pada
manusia dapat diubah melalui pendidikan dan lingkungan yang ditemuinya.
Tujuan pendidikan akhlak yang dirumuskan oleh lbnu Miskawaih adalah
terwujudnya sikap batin yang mampu mendorong secara spontan untuk
melahirkan semua perbuatan yang bernilai baik sehingga dapat mencapai
kesempurnaan dan memperoleh kebahagiaan sejati dan sempurna. lbnu
Miskawaih menyebutkan tiga hal pokok yang dapat dipahami sebagai materi
pendidikan akhlak adalah Pertama, Materi-materi yang wajib bagi kebutuhan
tubuh manusia. Kedua, Materi-materi yang wajib bagi jiwa. Ketiga, Materi-
materi yang wajib bagi hubungannya dengan sesama manusia. Metode yang
digunakan dalam konsep pendidikan akhlak yaitu dengan cara Adanya

61 A. Musthofa, Filsafat Islam, him. 181.
62 |bnu Miskawaih, Tahdzib Al Akhlak, him. 59-60.

121



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

kemauan yang sungguh-sungguh untuk berlatih terus menerus dan menahan
diri, Memilihkan teman yang cocok serta adanya pendidikan yang praktis.

DAFTAR PUSTAKA

Abbas, Zainal Arifin. (1984). Perkembangan Pikiran Terhadap Agama.
Jakarta: Pustaka al Husna.

Amin, Bukhori. (2015). Internalisasi Nilai-Nilai Keislaman Melalui
Pembiasaan Praktik Ibadah pada Siswa di SMP Islam Pakis Kab.
Malang. Disertasi. University of Muhammadiyah Malang.

Azra, Azyumardi. (1999). Esai-esai Intelektual Muslim Pendidikan Islam.
Jakarta: Logos.

Depag RI. (1987/1988). Ensiklopedi Islam di Indonesia, Jakarta: Dirjen
Pembinaan Kelembagaan Agama Islam.

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. (1994). Ensiklopedi Islam 2. Cet. 2.
Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve.

Fiddini, Muktazzah. (2008). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut lbnu
Miskawaih: Studi Kitab Tahdzib Al-Akhlak. Disertasi. Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang.

Kurniawan, Asep. (2013). Penanaman Nilai-nilai Tasawuf dalam Rangka
Pembinaan Akhlak di Sekiolah Melalui Kegiatan Ekstrakurikuler
Keagamaan. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 13(1).

Madjidi, Busyairi. (1995). A/ Jami’ah: Jurnal limu Pengetahuan Agama
Islam. Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga.

Miskawaih, lbnu. (1994). Tahdzib Al-Akhlak. Terj. Helmi Hidayat. Menuju
Kesempurnaan Akhlak. Jakarta: Mizan.

Muhaimin, Tadjab, dan Abdul Mudjib. (1994). Dimensi Studi Islam.
Surabaya: Abdi Tama.

Munir, Ghozali. (1998). Jurnal Penelitian Wali Songo. Semarang: Pusat
Penelitian IAIN Walisongo.

Musthofa, A. (1997). Filsafat Islam. Bandung: Mizan.
Nasution, Hasyimsyah. (1999). Filsafat Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama.
Nata, Abudin. (2000). Akhlak Tasawuf. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

122



Jurnal Madaniyah, Volume 1 Edisi X Januari 2016 ISSN 2086-3462
Nisrokha, Membongkar Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

Nata, Abudin. (2000). Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam. Jakarta:
Raja Grafindo Persada.

Qadir, C. A. (1989). Filsafat dan Illmu Pengetahuan Dalam Islam. Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia.

Ramli. (2015). Pendidikan dan Ilmu Pengetahuan Dalam Upaya Mencari
Format Pendidikan yang Islami (Kajian Pemikiran Ibnu Miskawaih). El-
Furgania: Jurnal Ushuluddin dan lImu-llmu Keislaman 1.01.

Sarnoto, Ahmad Zain. (2011). Aktualisasi Pemikiran Pendidikan Akhlak
Ibnu Maskawih Dalam Pendidikan. Statement| Jurnal Media Informasi
Sosial dan Pendidikan 1(1).

Yakub, Hamzah. (1983). Etika Islam. Bandung: Diponegoro.

123



